
ปดอบายงายหรือ 
ที่ปรึกษา :

ท่านพระอาจารย์ภิกษุณีรุ้งเดือน นนฺทาณี

ประธานภิกษุณีสงฆ์ อารามภิกษุณี นิโรธาราม

ผูเรียบเรียง : ภิกษุณีลีนา วราณี (กิติสมชัย)

จัดพิมพและเผยแพรโดย :

มูลนิธินิโรธาราม อ.จอมทอง จ.เชียงใหม่

โทร.๐๘๔ ๘๐๔ ๒๐๔๐

พมิพครัง้ที ่๑ : เมษายน ๒๕๕๗ จ�านวน ๓๐๐๐ เล่ม

โดยมี คณุวไิลลกัษณ์ รัตนสวสัดิ ์เป็นเจ้าภาพสนบัสนนุ

ในการจัดพิมพ์เพื่อน้อมถวายเป็นอาจริยบูชา

เนื่องในวาระ อายุวัฒนะมงคล ๕ รอบ ๖๐ ปี 

พระอาจารย์ภิกษุณีรุ้งเดือน นนฺทาณี (สุวรรณ) 

๒๔ เมษายน พ.ศ.๒๕๕๗ 

ณ อารามภิกษุณี นิโรธาราม จ.เชียงใหม่



คําอนุโมทนา

คุณโยมวิไลลักษณ์ รัตนสวัสด์ิ เป็นผู ้มี

ศรัทธาในพระรัตนตรัย เพียรสร้างประโยชน์ตน

และผู้อ่ืนตามค�าสอนของพระพุทธเจ้า และมีส่วน

สนบัสนนุนกับวชสตรีท่ีนโิรธารามด้วยดเีสมอมา ทกุ

ครั้งท่ีได้มีโอกาสเดินทางข้ึนมานิโรธาราม คุณโยม

จะขวนขวายมาขอฟังธรรมจากท่านพระอาจารย์

ภกิษณุรีุง้เดอืน นนทฺาณ ีและจะตัง้ใจฟังด้วยความ

เคารพเสมอ หรือหากทราบว่าท่านพระอาจารย์จะ

เดินทางลงกรุงเทพฯ ก็จะขอนิมนต์ไปโปรดแสดง

ธรรมทีบ้่านเสมอ ท่านพระอาจารย์เห็นถงึศรทัธา จงึ

ได้โปรดอนเุคราะห์เก้ือกลูด้วยธรรมเสมอมา ครัง้นีก้็

เช่นกัน พระอาจารย์ท่านได้พิจารณาคัดเลือกพระ

สูตรที่น่าสนใจจากพระไตรปฎก ตั้งใจจะให้คุณโยม

วิไลลักษณ์เป็นธรรมทาน ภายหลังทั้งสองต่างเห็น

ประโยชน์ที่จะเกิดขึ้นแก่สาธารณะจึงได้มีด�าริจัด



พมิพ์เผยแผ่เป็นธรรมทาน และได้เพิม่เตมิข้อมลูทาง

ธรรมอันจะเป็นประโยชน์ต่อฆราวาสผู้หวังพ้นทุกข์ 

ในการนี้ คุณโยมวิไลลักษณ์ รัตนสวัสดิ์ จึง

ได้มีกุศลเจตนาขอเป็นเจ้าภาพในการจัดพิมพ์ โดย

ตัง้ใจถวายเป็นอาจรยิบชูา ในวาระอายวุฒันะมงคล

ครบ ๕รอบ ๖๐ปีท่านพระอาจารย์ภิกษุณีรุ้งเดือน 

นนฺทาณี ในวันที่ ๒๔ เม.ย. ๒๕๕๗ นี้ 

และถือเป็นโอกาสดีท่ีจะได้น�ำหนังสือ

ธรรมะเล่มนี้แจกเป็นธรรมทาน ในโอกาสฉลองอายุ

ครบ๖ รอบ ๗๒ปี ในวันที่ ๒๓ เม.ย. ๒๕๕๗ ของ

คุณโยมสัมพันธ์ รัตนสวัสดิ์ คู่ชีวิตผู้ยืนเคียงบ่าเคียง

ไหล่ในการสร้างคุณงามความดีร่วมกันมา และเป็น

ผู้มีศรัทธายิ่งในพระรัตนตรัย ได้มีโอกาสอุปัฏฐาก

รับใช้สมเด็จพระสังฆราช และพระเถระ มาแต่

เด็ก จวบจนทุกวันนี้ ก็ยังคงเสียสละเพ่ือจรรโลง 

พระพุทธศาสนา และเป็นผู ้มีส่วนส�ำคัญในการ

ก่อสร้างพระเจดีย์และอุโบสถพุทธชยันตี รวมถึง



ถาวรวัตถุต่างๆ ในอารามภิกษุณีนิโรธาราม เพื่อ

ฉลองพุทธชยันตี ๒๖๐๐ ปีแห่งการตรัสรู ้ของ

พระพุทธเจ้า

ขออนุโมทนากุศลเจตนาของคุณโยม

สัมพันธ์ และคุณโยมวิไลลักษณ์ รัตนสวัสดิ์ ผู้เพียร

สร้างทั้งประโยชน์ตนและผู้อื่นทั้งทานกุศล ศีลกุศล 

ภาวนากศุล รวมถงึการบ�ำเพญ็ธรรมทานในครัง้นี ้ยงั

แสดงออกซึ่งความเคารพในธรรมและความกตัญญู

ต่อครูบาอาจารย์ 

ขออาธารนาคุณพระศรีรัตนตรัย อวยชัย

อภิบาลคุณโยมสัมพันธ์ และ คุณโยมวิไลลักษณ์  

รัตนสวัสดิ์ พร้อมครอบครัวญาติมิตร ได้มีความสุข  

ความเจริญ มีสติ มีปัญญา มีดวงตาเห็นธรรม  

ขอให้เจริญด้วยจตุรพิธพรชัย งอกงามไพบูลย์ใน 

พระธรรมและความเกษมสุข ตลอดกาลนาน

คณะนักบวชนิโรธาราม
๑๖ เม.ย.๕๗



ปพฺยา เอกรชฺเชน

สคฺคสฺส คมเนน วา

สพฺพโลกาธิปจฺเจน

โสตาปตฺติผลํ วรํ

ยิ่งกว่า เอกราชทั่วทั้งแผ่นดิน

(คือ ความเป็นพระเจ้าจักรพรรดิ)

ยิ่งกว่า ขึ้นสวรรคาลัย

ยิ่งกว่า ความเป็นใหญ่ ในโลกทั้งปวง

คือ พระโสดาปัตติผล

(ขุ.ธ.๒๕/๒๓)



คําชวนอาน

“ปดอบายง่ายหรือ” เป็นชื่อที่ท่านพระอาจารย์

ภกิษณุรีุง้เดอืน นนทฺาณีเมตตาตัง้ไว้ เพือ่ชวนให้ผูท่ี้อยาก

พ้นทุกข์ภัยในอบาย ได้ค้นหาค�าตอบจากพระสัทธรรมอัน

รกัษาบุคคลผูป้ระพฤตปิฏบัิตติามไม่ให้ตกไปในทีชั่ว่ท้ังปวง

แม้ “ความเป็นพระโสดาบัน”จะเป็นค�าตอบ

แรกๆที่หลายคนอาจนึกถึง แต่เมื่อผู้เรียบเรียงได้มีโอกาส

ศึกษาค้นคว้ารวบรวมค�าตอบจากพระไตรปฎก ก็พบว่า 

บันไดขั้นแรกแห่งการปดประตูอบาย คือ ความ

เป็นพระโสดาบันนั้น ยังมีรายละเอียดที่น่าสนใจที่เรายัง

ไม่ทราบซ่อนอยู่อีกมาก จากขุมทรัพย์ คือ พระสัทธรรม

ค�าสอนของพระพุทธองค์ 

ดงันัน้ หนงัสอืเล่มนีจ้งึเปรยีบเสมอืนการช่วยขดุ

ขุมทรัพย์จาก ๘๔๐๐๐ พระธรรมขันธ์ และอรรถกถา มา

รวบรวมไว้ให้ผู้ที่ยังไม่พ้นภัยในอบายได้เสบียง คือ ความรู้ 

ได้เตรียมเดินทางข้ามอบาย อย่างไม่หลงทาง

ผูเรียบเรียง
๑๖ เม.ย.๕๗



    
ทุกขของพระโสดาบันเทาฝุนตดิปลายเล็บ๑
พระโสดาบันเปนไฉน    ๓
ธรรมเพียงดังกระแส    ๔
โสตาปตติมรรคโสตาปตติผล  ๖
พระโสดาบัน๓ประเภท   ๙
พระโสดาบัน๒๔จาํพวก   ๑๐
คุณธรรมเปนเหตุใหบรรลุโสดาปตติผล ๑๒
พยากรณโสดาปตติผลดวยตนเอง๑ ๑๓
พยากรณโสดาปตติผลดวยตนเอง๒ ๑๖
พยากรณโสดาปตติผลดวยตนเอง๓ ๑๗
จักรพรรดผิูย่ิงใหญก็ไมพนอบาย  ๒๓
อานิสงสแหงโสดาปตตผิล   ๒๕


    
ทุกขของพระโสดาบันเทาฝุนตดิปลายเล็บ๑
พระโสดาบันเปนไฉน    ๓
ธรรมเพียงดังกระแส    ๔
โสตาปตติมรรคโสตาปตติผล  ๖
พระโสดาบัน๓ประเภท   ๙
พระโสดาบัน๒๔จาํพวก   ๑๐
คุณธรรมเปนเหตุใหบรรลุโสดาปตติผล ๑๒
พยากรณโสดาปตติผลดวยตนเอง๑ ๑๓
พยากรณโสดาปตติผลดวยตนเอง๒ ๑๖
พยากรณโสดาปตติผลดวยตนเอง๓ ๑๗
จักรพรรดผิูย่ิงใหญก็ไมพนอบาย  ๒๓
อานิสงสแหงโสดาปตตผิล   ๒๕


สารบัญ



   
ฐานะท่ีเปนไปไมไดในพระโสดาบัน๑ ๒๖
ฐานะท่ีเปนไปไมไดในพระโสดาบัน๒ ๒๗
วิหารธรรมของพระโสดาบัน  ๒๘
สัทธานุสารีธัมมานุสารีบุคคล  ๓๓
อริยสาวกรูเหตุเกิดโลกและความดับโลก ๓๕
อุบาสกอบุาสิกาผูไมตกต่ําเปนธรรมดา
 อริยสาวิกาผูสิน้ความตระหนี่  ๔๑
 ทรงโปรดสุญญตธรรมแกธรรมทินนอุบาสก๔๔
 ผูอยูดวยความประมาทและไมประมาท ๔๘
 การสิ้นชีวิตอนัไมเลวทราม  ๕๓
 อนาถบิณฑิกคฤหบดีผูไมกลัวความตาย ๕๗
ภาคผนวกอบายเปนไฉน   ๖๒


   
ฐานะท่ีเปนไปไมไดในพระโสดาบัน๑ ๒๖
ฐานะท่ีเปนไปไมไดในพระโสดาบัน๒ ๒๗
วิหารธรรมของพระโสดาบัน  ๒๘
สัทธานุสารีธัมมานุสารีบุคคล  ๓๓
อริยสาวกรูเหตุเกิดโลกและความดับโลก ๓๕
อุบาสกอบุาสิกาผูไมตกต่ําเปนธรรมดา
 อริยสาวิกาผูสิน้ความตระหนี่  ๔๑
 ทรงโปรดสุญญตธรรมแกธรรมทินนอุบาสก๔๔
 ผูอยูดวยความประมาทและไมประมาท ๔๘
 การสิ้นชีวิตอนัไมเลวทราม  ๕๓
 อนาถบิณฑิกคฤหบดีผูไมกลัวความตาย ๕๗
ภาคผนวกอบายเปนไฉน   ๖๒


    
ทุกขของพระโสดาบันเทาฝุนตดิปลายเล็บ๑
พระโสดาบันเปนไฉน    ๓
ธรรมเพียงดังกระแส    ๔
โสตาปตติมรรคโสตาปตติผล  ๖
พระโสดาบัน๓ประเภท   ๙
พระโสดาบัน๒๔จาํพวก   ๑๐
คุณธรรมเปนเหตุใหบรรลุโสดาปตติผล ๑๒
พยากรณโสดาปตติผลดวยตนเอง๑ ๑๓
พยากรณโสดาปตติผลดวยตนเอง๒ ๑๖
พยากรณโสดาปตติผลดวยตนเอง๓ ๑๗
จักรพรรดผิูย่ิงใหญก็ไมพนอบาย  ๒๓
อานิสงสแหงโสดาปตตผิล   ๒๕


สารบัญ



ปาปมิตฺเต วิวชฺเชตฺวา 

ภเชยฺยุตฺตมปุคฺคเล 

โอวาเท จสฺส ติฏเฐยฺย 

ปตฺเถนฺโต อจลํ สุขํ

ผู้ปรารถนาความสุขที่มั่นคง 

พึงเว้นมิตรชั่วเสีย 

คบแต่บุคคลสูงสุด 

และพึงตั้งอยู่ในโอวาทของท่าน

(วิมลเถร) ขุ.เถร.๓๖/๓๐๙





ปิดอบายง่ายหรือ 1

ทุกข์ของพระโสดาบัน
เท่าฝุ่นติดปลายเล็บ

ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย เธอทั้งหลายจะส�ำคัญ

ความข้อนั้นเป็นไฉน ฝุ่นประมาณน้อยนี้ที่เราเอา

ปลายเล็บช้อนขึ้น กับแผ่นดินใหญ่นี้ อย่างไหนจะ

มากกว่ากันหนอ 

ภิกษุทั้งหลายกราบทูลว่า ข้าแต่พระองค์ผู้

เจรญิ แผ่นดินใหญ่นีแ้หละมากกว่า ฝุน่ประมาณเลก็

น้อยที่พระผู้มีพระภาคเจ้า ทรงเอาปลายพระนขา

ช้อนขึ้นมีประมาณน้อย เมื่อเทียบกับแผ่นดินใหญ่

แล้ว ฝุน่ทีพ่ระผูม้พีระภาคเจ้าทรงเอาปลายพระนขา

ช้อนขึ้นมีประมาณน้อย ย่อมไม่ถึงเสี้ยวที่ ๑๐๐ ไม่

ถึงเสี้ยวที่ ๑,๐๐๐ ไม่ถึงเสี้ยวที่ ๑๐๐,๐๐๐



2 ปิดอบายง่ายหรือ  

 
 

2 

 ดูกอนภิกษุทั้งหลายฉันนั้นเหมือนกัน
ความทุกขที่หมดไปสิ้นไปนี้แหละของบุคคล
ผูเปนพระอริยสาวกสมบูรณดวยทิฏฐิตรัสรู
แลวมีมากกวาสวนที่เหลือมีประมาณนอย
ความทุกขเปนสภาพย่ิงใน๗อัตภาพเมื่อ
เทียบเขากับกองทุกขที่หมดสิ้นไปอันมีในกอน
ไมเขาถึงเสี้ยวที่๑๐๐เสี้ยวที่๑๐๐๐เสี้ยวที่
๑๐๐๐๐๐ 
 ดูกอนภิกษุทั้งหลายการตรัสรูธรรม
ใหสําเร็จประโยชนใหญอยางนี้แล  การได
ธรรมจักษุใหสําเร็จประโยชนใหญอยางนี้

สํนิ๑๖๓๑๑๓๑๒


                                                        
1

 หมายถงึพระโสดาบนัทีอย่างมากจะกลบัมาเกิดอีกไมเ่กิน๗ชาติ
และทุกข์ของพระโสดาบนัเหลือน้อยนิดเพราะปิดประตอูบายได้แล้ว

ดูก่อนภิกษุท้ังหลาย ฉันนั้นเหมือนกัน 

ความทุกข์ที่หมดไป สิ้นไปนี้แหละ ของบุคคลผู้

เป็นพระอริยสาวก สมบูรณ์ด้วยทิฏฐิ ตรัสรู้แล้ว 

มีมากกว่า ส่วนที่เหลือมีประมาณน้อย ความทุกข์

เป็นสภาพยิ่งใน ๗ อัตภาพ1 เมื่อเทียบเข้ากับกอง

ทกุข์ทีห่มดสิน้ไปอนัมใีนก่อนไม่เข้าถงึเส้ียวท่ี ๑๐๐ 

เสี้ยวที่ ๑,๐๐๐ เสี้ยวที่ ๑๐๐,๐๐๐ 

ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย การตรัสรู้ธรรมให้

ส�ำเร็จประโยชน์ใหญ่อย่างนี้แล การได้ธรรมจักษุ

ให้ส�ำเร็จประโยชน์ใหญ่อย่างนี้.
(สํ.นิ.๑๖/๓๑๑-๓๑๒)



ปิดอบายง่ายหรือ 3

พระโสดาบัน เป็นไฉน

พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสว่า.. 

ดูก่อนสารีบุตร ที่เรียกว่า โสดาบันๆ ดังนี้ 

โสดาบันเป็นไฉน.

พระสารีบุตรทูลว่า... 

ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ ผู้ใดประกอบด้วย

อริยมรรคมีองค์ ๘ นี้ผู้นี้เรียกว่า โสดาบัน ท่านผู้นี้

นั้น มีนามอย่างนี้ มีโคตรอย่างนี้ 

พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสว่า.. 

ถูกละ ๆ สารีบุตร ผู ้ซึ่งประกอบด้วย

อริยมรรคมีองค์ ๘ นี้ เรียกว่า โสดาบัน 

ท่านผู้นี้นั้น มีนามอย่างนี้ มีโคตรอย่างนี้.

(สํ.ม.๑๙/๑๔๓๒-๑๔๓๓)



4 ปิดอบายง่ายหรือ 

ธรรมเพียงดังกระแส 

ดูก่อนสารีบุตร ก็ท่ีเรียกว่า ธรรมเพียงดัง

กระแส ๆ ดังนี้ ก็ธรรมเพียงดังกระแสเป็นไฉน ท่าน

พระสารีบุตรกราบทูลว่า...

ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ อริยมรรคประกอบ

ด ้วยองค ์  ๘ นี้ แล  คือ  สัมมาทิฏฐิ  

สัมมาสั งกัปปะสัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ  

สัมมาอาชีวะ สัมมาวายามะ สัมมาสติ สัมมาสมาธิ 

ชื่อว่า ธรรมเพียงดังกระแส.

พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสว่า.. ถูกละ ๆ  

สารีบุตร อริยมรรคประกอบด้วยองค์ ๘ นี้แล คือ 

สัมมาทิฏฐิ ฯลฯ สัมมาสมาธิ ชื่อว่าธรรมเพียงดัง

กระแส.

(สํ.ม.๑๙/๑๔๓๐-๑๔๓๑)



ปิดอบายง่ายหรือ 5

 

 
 

5 























6 ปิดอบายง่ายหรือ 
 

 
 

6 




 
 
 
 
 
 
   
 
 
 

 

                                                        

มัจฉริยะ๕คือการหวงแหน๕อยางคือ๑หวงอาวาส
๒หวงตระกูล๓หวงลาภ๔หวงวรรณะ๕หวงธรรมะ

 

 
 

6 




 
 
 
 
 
 
   
 
 
 

 

                                                        

มัจฉริยะ๕คือการหวงแหน๕อยางคือ๑หวงอาวาส
๒หวงตระกูล๓หวงลาภ๔หวงวรรณะ๕หวงธรรมะ



ปิดอบายง่ายหรือ 7
 

 
 

7 




 
 



   

 
   
   
 
   
   
 
 



 




8 ปิดอบายง่ายหรือ  

 
 

8 


 




















ปิดอบายง่ายหรือ 9
 

 
 

9 

พระโสดาบัน๓ประเภท


๑เอกพีชีโสดาบันคือพระโสดาบันที่จะเกิดอีกเพียง
ชาติเดียวก็จะบรรลุเปนพระอรหันตเพราะมีอินทรีย
แกกลาแลว
๒โกลังโกลโสดาบันคือพระโสดาบันที่จะตองเกิด
อีก๒๖ชาติก็จะบรรลุเปนพระอรหันต เพราะมี
อินทรียปานกลาง
๓สัตตักขัตตุปรมโสดาบันคือพระโสดาบันที่
จะตองเกิดอีก๗ชาติก็จะบรรลุเปนพระอรหันต
เพราะมีอินทรียออน
 เหตุที่พระโสดาบันแบงเปน๓ประเภทน้ีก็
เน่ืองจากการอบรมบมอินทรีย๕คือสัทธาวิริยะสติ
สมาธิปญญาที่ไมเทากันคืออยางแรงกลาอยางกลาง
และอยางออนแมพระโสดาบันยังจะตองเกิดอีกก็จะ
ไมไปเกิดในอบายภูมิ๔แนนอนแตจะไปเกิดเปน
มนุษยบางหรือเทวดาบาง

พระโสดาบัน ๓ ประเภท



10 ปิดอบายง่ายหรือ 

 

 
 

10 

พระโสดาบัน
ตามนัยคัมภรีวิสทุธิมรรค๒๔จําพวก

๑เอกพีชีโสดาบัน ๒โกลังโกลโสดาบัน
๓สัตตักขัตตุปรมโสดาบัน
๔เตวิชชโสดาบันพระโสดาบันผูไดวิชชา๓
๕ฉฬภิญญาโสดาบันพระโสดาบันผูไดอภิญญา๖
๖ปฏิสัมภิทัปปตตะโสดาบันพระโสดาบันผูไดปฏิสัมภิทา๔
 พระโสดาบันทั้ง๖จําพวกน้ีแตละชนิดมีปฏิปทา
การปฏิบัติได๔อยางนําพระโสดาบัน๖จําพวกมาคูณ
ดวยปฏิปทา๔จึงไดจํานวนพระโสดาบัน๒๔จําพวก

ปฏิปทา๔ไดแก
๑ทุกฺขาปฏิปทาทนฺธาภิฺาปฏิบัติลําบากท้ังรูไดชา
๒ทุกฺขาปฏิปทาขิปฺปาภิฺาปฏิบัติลําบากแตรูไดเร็ว
๓สุขาปฏิปทาทนฺธาภิฺาปฏิบัติสะดวกแตรูไดชา
๔สุขาปฏิปทาขิปฺปาภิฺาปฏิบัติสะดวกท้ังรูไดเร็ว


 

 
 

10 

พระโสดาบัน
ตามนัยคัมภรีวิสทุธิมรรค๒๔จําพวก

๑เอกพีชีโสดาบัน ๒โกลังโกลโสดาบัน
๓สัตตักขัตตุปรมโสดาบัน
๔เตวิชชโสดาบันพระโสดาบันผูไดวิชชา๓
๕ฉฬภิญญาโสดาบันพระโสดาบันผูไดอภิญญา๖
๖ปฏิสัมภิทัปปตตะโสดาบันพระโสดาบันผูไดปฏิสัมภิทา๔
 พระโสดาบันทั้ง๖จําพวกน้ีแตละชนิดมีปฏิปทา
การปฏิบัติได๔อยางนําพระโสดาบัน๖จําพวกมาคูณ
ดวยปฏิปทา๔จึงไดจํานวนพระโสดาบัน๒๔จําพวก

ปฏิปทา๔ไดแก
๑ทุกฺขาปฏิปทาทนฺธาภิฺาปฏิบัติลําบากท้ังรูไดชา
๒ทุกฺขาปฏิปทาขิปฺปาภิฺาปฏิบัติลําบากแตรูไดเร็ว
๓สุขาปฏิปทาทนฺธาภิฺาปฏิบัติสะดวกแตรูไดชา
๔สุขาปฏิปทาขิปฺปาภิฺาปฏิบัติสะดวกท้ังรูไดเร็ว


 

 
 

10 

พระโสดาบัน
ตามนัยคัมภรีวิสทุธิมรรค๒๔จําพวก

๑เอกพีชีโสดาบัน ๒โกลังโกลโสดาบัน
๓สัตตักขัตตุปรมโสดาบัน
๔เตวิชชโสดาบันพระโสดาบันผูไดวิชชา๓
๕ฉฬภิญญาโสดาบันพระโสดาบันผูไดอภิญญา๖
๖ปฏิสัมภิทัปปตตะโสดาบันพระโสดาบันผูไดปฏิสัมภิทา๔
 พระโสดาบันทั้ง๖จําพวกน้ีแตละชนิดมีปฏิปทา
การปฏิบัติได๔อยางนําพระโสดาบัน๖จําพวกมาคูณ
ดวยปฏิปทา๔จึงไดจํานวนพระโสดาบัน๒๔จําพวก

ปฏิปทา๔ไดแก
๑ทุกฺขาปฏิปทาทนฺธาภิฺาปฏิบัติลําบากท้ังรูไดชา
๒ทุกฺขาปฏิปทาขิปฺปาภิฺาปฏิบัติลําบากแตรูไดเร็ว
๓สุขาปฏิปทาทนฺธาภิฺาปฏิบัติสะดวกแตรูไดชา
๔สุขาปฏิปทาขิปฺปาภิฺาปฏิบัติสะดวกท้ังรูไดเร็ว


 

 
 

10 

พระโสดาบัน
ตามนัยคัมภรีวิสทุธิมรรค๒๔จําพวก

๑เอกพีชีโสดาบัน ๒โกลังโกลโสดาบัน
๓สัตตักขัตตุปรมโสดาบัน
๔เตวิชชโสดาบันพระโสดาบันผูไดวิชชา๓
๕ฉฬภิญญาโสดาบันพระโสดาบันผูไดอภิญญา๖
๖ปฏิสัมภิทัปปตตะโสดาบันพระโสดาบันผูไดปฏิสัมภิทา๔
 พระโสดาบันทั้ง๖จําพวกน้ีแตละชนิดมีปฏิปทา
การปฏิบัติได๔อยางนําพระโสดาบัน๖จําพวกมาคูณ
ดวยปฏิปทา๔จึงไดจํานวนพระโสดาบัน๒๔จําพวก

ปฏิปทา๔ไดแก
๑ทุกฺขาปฏิปทาทนฺธาภิฺาปฏิบัติลําบากท้ังรูไดชา
๒ทุกฺขาปฏิปทาขิปฺปาภิฺาปฏิบัติลําบากแตรูไดเร็ว
๓สุขาปฏิปทาทนฺธาภิฺาปฏิบัติสะดวกแตรูไดชา
๔สุขาปฏิปทาขิปฺปาภิฺาปฏิบัติสะดวกท้ังรูไดเร็ว


พระโสดาบัน
ตามนัยคัมภีร์วิสุทธิมรรค ๒๔ จ�ำพวก



ปิดอบายง่ายหรือ 11 

 
 

11 





 ดูกรภิกษุทั้งหลายเธอทั้งหลาย
พึงอนุเคราะหเหลาชนผูเปนมิตรอมาตย
ญาติหรือสาโลหิตผูที่สําคัญโอวาทวาเปน
สิ่ ง ที่ ต นคว รฟ ง    พึ ง ยั ง เ ข า เห ล า นั้ น
ใหสมาทานใหต้ังมั่นใหดํารงอยูในองค
แหงธรรมเปนเคร่ืองบรรลุโสดา๔ประการ
โสตาปตติยังคะ


สํม๑๙๑๔๙๓








12 ปิดอบายง่ายหรือ  

 
 

12 

คุณธรรมเปนเหตใุหบรรลุโสดาปตตผิล
โสตาปตติยังคะ

ดูกอนภิกษุท้ังหลายธรรม๔ประการนี้
อันบุคคลเจริญแลวกระทําใหมากแลว
ยอมเปนไปเพื่อกระทําใหแจงซึ่งโสดาปตตผิล
ธรรม๔ประการเปนไฉนคือ
๑สปฺปรุิสสํเสโวการคบสตับุรุษ
๒สทฺธมมฺสฺสวนํการฟงพระสัทธรรม
๓ โยนิโสมนสกิาโรการใสใจดวยความรู
๔ ธมมฺานุธมมฺปฏปิตฺติ

การปฏิบัติธรรมสมควรแกธรรม
สํม๑๙๑๖๓๔

                                                        
3

 องคคณุแหงโสดาบันโสตาปตติยังคะมี๒คอื
๑องคคุณเบือ้งตนเพื่อไดเฉพาะโสดาปตติมรรค
๒องคคณุแหงบคุคลผูบรรลุโสดาปตติมรรคแลว
พระสูตรน้ีหมายถงึองคคณุขอที่๑

คุณธรรมเป็นเหตุให้บรรลุโสดาปัตติผล
(โสตาปัตติยังคะ3)



ปิดอบายง่ายหรือ 13 

 
 

13 

พยากรณโสดาปตตผิลดวยตนเอง๑
โสตาปตติยังคะ

ดูกอนอานนทก็ธรรมปริยายชื่อธรรมาทาส
แวนสองธรรมที่อริยสาวกประกอบแลวเมื่อหวงัอยู
พงึพยากรณตนดวยตนเองไดวาเรามนีรกกําเนิด
สัตวดิรัจฉานปตติวิสยัอบายทุคติวินบิาตสิ้นแลว
เราเปนพระโสดาบันมีความไมตกตํ่าเปนธรรมดา
เปนผูเที่ยงที่จะตรัสรูในเบือ้งหนาเปนไฉน
อริยสาวกในธรรมวินัยน้ี
๑ประกอบดวยความเลื่อมใสอันไมหวั่นไหวใน

พระพุทธเจาวา
แมเพราะเหตุนี้พระผูมีพระภาคพระองคนั้น
 เปนผูไกลจากกเิลสพระอรหันต

                                                        
4

 องคคณุแหงโสดาบันโสตาปตติยังคะมี๒คอื
๑องคคุณเบือ้งตนเพื่อไดเฉพาะโสดาปตติมรรค
๒องคคณุแหงบคุคลผูบรรลุโสดาปตติมรรคแลว
พระสูตรน้ีหมายถงึองคคณุขอที่๒

พยากรณ์โสดาปัตติผลด้วยตนเอง(๑)
(โสตาปัตติยังคะ4)



14 ปิดอบายง่ายหรือ  

 
 

14 

 เปนผูตรสัรูดวยพระองคเองอยางถูกตองชอบธรรม
 เปนผูถงึพรอมดวยความรูแจงและความประพฤติอันดีงาม

วชิชาจรณะสัมปนโน
 เปนผูเสด็จไปดีแลว
 เปนผูรูโลกอยางแจมแจง
 เปนผูสามารถฝกบุคคลที่สมควรฝกไดอยางไมมี

ใครย่ิงกวา
 เปนศาสดาผูสอนของเทวดาและมนุษยทั้งหลาย
 เปนผูรูผูต่ืนผูเบิกบานดวยธรรมแลว
 เปนผูมีความเจริญสูงสุดจําแนกธรรมสั่งสอนสัตว

๒ประกอบดวยความเลื่อมใส  อันไมหวั่นไหวใน
พระธรรมวาพระธรรม

 เปนสิ่งที่พระผูมีพระภาคตรัสไวดีแลว
 เปนสิ่งที่ผูศึกษาและปฏิบัติพึงเห็นไดดวยตนเอง
 เปนสิ่งที่ปฏิบัติไดและใหผลไดไมจํากัดกาล
 เปนสิ่งที่ควรเรียกใหผูอื่นมาดู
 เปนสิ่งที่ควรนอมเขามาใสตัว
 เปนสิ่งที่วิญูชนผูรูพึงรูเฉพาะตน



ปิดอบายง่ายหรือ 15 

 
 

15 

๓ประกอบดวยความเลื่อมใสอันไมหวั่นไหวใน
พระสงฆวาพระสงฆสาวกของพระผูมีพระภาค
ปฏิบัติดีแลว

ปฏิบัติตรงแลว
ปฏิบัติเพื่อรูธรรมเปนเครื่องออกจากทุกขแลว
ปฏิบัติสมควรแลว
 คือคูแหงบคุคล๔คู๘บคุคล
 น่ีพระสงฆสาวกของพระผูมีพระภาค
เปนผูควรแกสักการะทีเ่ขานํามาบชูา
เปนผูควรแกทีส่ักการะเขาจัดไวตอนรับ
เปนผูควรรบัทักษณิาทาน
เปนผูทีบุ่คคลทัว่ไปควรทําอญัชลี
เปนนาบุญของโลกไมมีนาบุญอืน่ย่ิงกวา
๔ประกอบดวยศีลที่พระอริยเจาใครแลว
ไมขาดไมทะลุไมดางไมพรอยเปนไท
วิญูชนสรรเสริญอันตัณหาและทิฏฐิ
ไมลบูคลําแลวเปนไปเพ่ือสมาธิ
สํม๑๙๑๔๗๒



16 ปิดอบายง่ายหรือ 
 

 
 

16 

พยากรณโสดาปตตผิลดวยตนเอง๒

ดูกอนชางไมทั้งหลายอริยสาวกผูประกอบดวย
ธรรม๔ประการยอมเปนพระโสดาบันมีความ
ไมตกตํ่าเปนธรรมดาเปนผูเที่ยงจะตรัสรูในเบื้อง
หนา  ธรรม๔ ประการเปนไฉน  อริยสาวกใน
ธรรมวินัยน้ี

๑ประกอบดวยความเลื่อมใสอันไมหวั่นไหว
 ในพระพทุธเจาวาดูพุทธคุณน๑๓
๒ประกอบดวยความเลื่อมใสอันไมหวั่นไหว
 ในพระธรรมวาดูธรรมคณุน๑๔
๓ประกอบดวยความเลื่อมใสอันไมหวั่นไหว
 ในพระสงฆวาดูสังฆคณุน๑๕
๔มีใจปราศจากความตระหนี่อนัเปนมลทิน
มีจาคะอันสละแลวมีฝามอือนัชุม
ยินดีในการสละควรแกการขอ
ยินดีในการจําแนกทานอยูครอบครองเรือน

สํม๑๙๑๔๕๒


 

 
 

16 

พยากรณโสดาปตตผิลดวยตนเอง๒

ดูกอนชางไมทั้งหลายอริยสาวกผูประกอบดวย
ธรรม๔ประการยอมเปนพระโสดาบันมีความ
ไมตกตํ่าเปนธรรมดาเปนผูเที่ยงจะตรัสรูในเบื้อง
หนา  ธรรม๔ ประการเปนไฉน  อริยสาวกใน
ธรรมวินัยน้ี

๑ประกอบดวยความเลื่อมใสอันไมหวั่นไหว
 ในพระพทุธเจาวาดูพุทธคุณน๑๓
๒ประกอบดวยความเลื่อมใสอันไมหวั่นไหว
 ในพระธรรมวาดูธรรมคณุน๑๔
๓ประกอบดวยความเลื่อมใสอันไมหวั่นไหว
 ในพระสงฆวาดูสังฆคณุน๑๕
๔มีใจปราศจากความตระหนี่อนัเปนมลทิน
มีจาคะอันสละแลวมีฝามอือนัชุม
ยินดีในการสละควรแกการขอ
ยินดีในการจําแนกทานอยูครอบครองเรือน

สํม๑๙๑๔๕๒


พยากรณ์โสดาปัตติผลด้วยตนเอง(๒)

ว่า



ปิดอบายง่ายหรือ 17
 

 
 

17 

พยากรณพระโสดาบันดวยตนเอง๓
พระผูมีพระภาคเจาไดตรสักะทานอนาถบณิฑิก
คฤหบดีวาดูกอนคฤหบดีเมื่อใดแลภัยเวร๕ประการ
ของอริยสาวกสงบแลวเมื่อน้ันอริยสาวกยอมประกอบ
ดวยธรรมเปนองคแหงโสดาปตติ๔อยาง
และญายธรรมอยางประเสรฐิอริยสาวกเห็นดีแลว
แทงตลอดดวยปญญาอริยสาวกน้ันหวงัอยู
พึงพยากรณตนดวยตนเองไดวาเราเปนผูมีนรกสิ้นแลว
มีกําเนิดสัตวดิรัจฉานสิ้นแลวมีปตติวสิัยสิน้แลว
มีอบายทุคติวินิบาตสิ้นแลวเราเปนโสดาบัน
มีอันไมตกตํ่าเปนธรรมดาเปนผูเที่ยงจะตรัสรูในภายหนา
 ภัยเวร๕ประการสงบแลวเปนไฉน
 ดูกอนคฤหบดีบุคคลผูฆาสัตวยอมประสบ
ภัยเวรใดอันมีในชาติน้ีบางอันมีในชาติหนาบาง
ยอมเสวยโทมนัสบางเพราะปาณาติบาตเปนเหตุ
ภัยเวรของอริยสาวกผูพนขาดจากปาณาติบาต
สงบแลวดวยอาการอยางน้ี

พยากรณ์โสดาปัตติผลด้วยตนเอง(๓)
 

 
 

17 

พยากรณพระโสดาบันดวยตนเอง๓
พระผูมีพระภาคเจาไดตรสักะทานอนาถบณิฑิก
คฤหบดีวาดูกอนคฤหบดีเมื่อใดแลภัยเวร๕ประการ
ของอริยสาวกสงบแลวเมื่อน้ันอริยสาวกยอมประกอบ
ดวยธรรมเปนองคแหงโสดาปตติ๔อยาง
และญายธรรมอยางประเสรฐิอริยสาวกเห็นดีแลว
แทงตลอดดวยปญญาอริยสาวกน้ันหวงัอยู
พึงพยากรณตนดวยตนเองไดวาเราเปนผูมีนรกสิ้นแลว
มีกําเนิดสัตวดิรัจฉานสิ้นแลวมีปตติวสิัยสิน้แลว
มีอบายทุคติวินิบาตสิ้นแลวเราเปนโสดาบัน
มีอันไมตกตํ่าเปนธรรมดาเปนผูเที่ยงจะตรัสรูในภายหนา
 ภัยเวร๕ประการสงบแลวเปนไฉน
 ดูกอนคฤหบดีบุคคลผูฆาสัตวยอมประสบ
ภัยเวรใดอันมีในชาติน้ีบางอันมีในชาติหนาบาง
ยอมเสวยโทมนัสบางเพราะปาณาติบาตเปนเหตุ
ภัยเวรของอริยสาวกผูพนขาดจากปาณาติบาต
สงบแลวดวยอาการอยางน้ี



18 ปิดอบายง่ายหรือ 
 

 
 

18 

 บุคคลผูลักทรัพยยอมประสบภัยเวรใดอันมีใน
ชาติน้ีบางอันมีในชาติหนาบางยอมเสวยโทมนัสบาง
เพราะอทินนาทานเปนเหตุภัยเวรของอริยสาวกผูเวนขาด
จากอทินนาทานสงบแลวดวยอาการอยางน้ี
 บุคคลผูประพฤติผิดในกามยอมประสบภัยเวรใด
อันมีในชาติน้ีบางอันมีในชาติหนาบาง
ยอมเสวยโทมนัสบางเพราะกาเมสุมจิฉาจารเปนเหตุ
ภัยเวรของอริยสาวกผูเวนขาดจากกาเมสุมจิฉาจาร
สงบแลวดวยอาการอยางน้ี
 บุคคลผูพูดเทจ็ยอมประสบภัยเวรใดอันมีในชาติ
น้ีบางอันมีในชาติหนาบางยอมเสวยโทมนัสบาง
เพราะมุสาวาทเปนเหตุภัยเวรของอริยสาวกผูเวนขาด
จากมสุาวาทสงบแลวดวยอาการอยางน้ี
 บุคคลผูต้ังอยูในความประมาทเพราะด่ืมนํ้าเมา
คือสุราและเมรัยยอมประสบภัยเวรใดอันมีในชาติน้ีบาง
อันมีในชาติหนาบางยอมเสวยโทมนัสบาง
เพราะการด่ืมนํ้าเมาคือสุราและเมรัยอันเปนที่ต้ังแหง



ปิดอบายง่ายหรือ 19
 

 
 

19 

ความประมาทเปนเหตุภัยเวรของอริยสาวกผูเวนขาดจาก
การด่ืมนํ้าเมาคือสรุาและเมรัยอันเปนที่ต้ังแหงความ
ประมาทสงบแลวดวยอาการอยางน้ี
 ภัยเวร๕ประการน้ีสงบแลว
 อริยสาวกยอมประกอบดวยธรรมเปนองค
แหงโสดาปตติ๔อยางเปนไฉน
 ดูกอนคฤหบดีอริยสาวกในธรรมวินัยน้ี
๑ยอมประกอบดวยความเลื่อมใสอันไมหวั่นไหว
ในพระพุทธเจาวาดูพุทธคุณน๑๓
๒ยอมประกอบดวยความเลื่อมใสอันไมหวั่นไหว

ในพระธรรมวาดูธรรมคุณน๑๔
๓ยอมประกอบดวยความเลื่อมใสอันไมหวั่นไหวใน
พระสงฆวาดูสังฆคุณน๑๕
๔ยอมประกอบดวยศีลทีพ่ระอริยเจาปรารถนา
อันไมขาดไมทะลุไมดางไมพรอยเปนไทอัน
วิญชูนสรรเสริญอันตัณหาและทฏิฐไิมครอบงาํได

ว่า..

ว่า...



20 ปิดอบายง่ายหรือ  

 
 

20 

เปนไปเพื่อสมาธิอริยสาวกยอมประกอบดวยธรรมเปน
องคแหงโสดาปตติ๔อยางน้ี
ก็ญายธรรมอันประเสริฐอันอริยสาวกเหน็ดีแลว
แทงตลอดดีแลวดวยปญญาเปนไฉน
 ดูกอนคฤหบดีอริยสาวกในธรรมวินัยน้ี
กระทําไวในใจดวยความรูถงึปฏิจจสมุปบาทเปนอยางดีวา
เมื่อสิง่นีม้ีสิง่นี้จึงมีเพราะสิง่นี้เกิดสิ่งนี้จึงเกิด
เมื่อสิง่นีไ้มมีสิ่งนี้จึงไมมีเพราะสิง่นี้ดับสิ่งนี้จึงดับ
ดวยประการดังน้ีคือ
เพราะอวชิชาเปนปจจัย สังขารจงึมี
เพราะสังขารเปนปจจัย วิญญาณจงึมี
เพราะวิญญาณเปนปจจัย นามรูปจึงมี
เพราะนามรูปเปนปจจัย สฬายตนะจึงมี
เพราะสฬายตนะเปนปจจัย ผัสสะจงึมี
เพราะผัสสะเปนปจจัย เวทนาจึงมี
เพราะเวทนาเปนปจจัย ตัณหาจึงมี
เพราะตัณหาเปนปจจัย อุปาทานจึงมี



ปิดอบายง่ายหรือ 21 

 
 

21 

เพราะอปุาทานเปนปจจัยภพจึงมี
เพราะภพเปนปจจัย ชาติจึงมี
เพราะชาติเปนปจจัย ชราและมรณะโสกปรเิทว
  ทุกขโทมนัสและอุปายาสจงึมี
ความเกิดขึ้นแหงกองทกุขทั้งมวลน้ียอมมีดวยประการอยางน้ี
เพราะอวชิชาดับโดยไมเหลอืเพราะไมติดใจสังขารจึงดับ
เพราะสังขารดับ วิญญาณจงึดับ
เพราะวิญญาณดับ นามรูปจงึดับ
เพราะนามรูปดับ สฬายตนะจึงดับ
เพราะสฬายตนะดับ ผัสสะจงึดับ
เพราะผัสสะดับ เวทนาจึงดับ
เพราะเวทนาดับ ตัณหาจงึดับ
เพราะตัณหาดับ อุปาทานจึงดับ
เพราะอปุาทานดับ ภพจึงดับ
เพราะภพดับ  ชาติจึงดับ
เพราะชาติดับ  ชราและมรณะโสกปริเทว
  ทุกขโทมนัสและอปุายาสจงึดับ



22 ปิดอบายง่ายหรือ 

 

 
 

22 

ความดับแหงกองทุกขทั้งมวลน้ียอมมีดวยประการอยางน้ี
ญายธรรมอันประเสรฐิน้ีอริยสาวกน้ันเห็นดีแลว
แทงตลอดดีแลวดวยปญญา
 ดูกอนคฤหบดีเมื่อใดแลภัยเวร๕ประการนี้
ของอริยสาวกสงบแลวเมื่อนั้นอริยสาวกยอมประกอบ
ดวยธรรมเปนองคแหงโสดาปตติ๔อยาง
 และญายธรรมอยางประเสริฐนี้อันอริยสาวก
น้ันเห็นดีแลวแทงตลอดดีแลวดวยปญญา
 อริยสาวกนั้นหวังอยูพงึพยากรณดวยตนเองได
วาเราเปนผูมีนรกสิ้นแลวมีกําเนิดสัตวดิรัจฉานสิ้นแลว
มีปตติวสิัยสิน้แลวมีอบายทุคติวินิบาตสิ้นแลว
เราเปนโสดาบันมีอันไมตกตํ่าเปนธรรมดา
เปนผูเที่ยงจะตรัสรูในภายหนา

สํนิ๑๖๑๕๑






ปิดอบายง่ายหรือ 23

 

 
 

23 

จักรพรรดิผูยิ่งใหญก็ไมพนอบาย

 พระผูมีพระภาคไดตรัสวาดูกรภิกษุทั้งหลาย
พระเจาจักรพรรดิเสวยราชสมบัติเปนอิสราธบิดีในทวปี
ทั้ง๔สวรรคตแลวยอมเขาถึงสุคติโลกสวรรคคือได
เปนสหายของพวกเทพชั้นดาวดึงสทาวเธอแวดลอมไป
ดวยหมูนางอัปสรเอิบอิ่มพรั่งพรอมบําเรออยูดวยกาม
คุณ๕อันเปนทิพยณสวนนันทวันในดาวดึงสพิภพ
น้ันทาวเธอประกอบดวยธรรม๔ประการก็จริงถึง
อยางน้ันทาวเธอก็ยังไมพนจากนรกจากกําเนิดสัตว
ดิรัจฉานจากปตติวิสัยและจากอบายทุคติวินิบาต

ดูกรภิกษุทั้งหลายอริยสาวกเยียวยาอัตภาพอยูดวย
คําขาวที่แสวงหามาดวยปลีแขง นุงหมแมผาที่เศรา
หมอง เธอประกอบดวยธรรม ๔ ประการก็จริง ถึง
อยางน้ัน เธอก็พนจากนรก จากกําเนิดสัตวดิรัจฉาน
จากปตติวิสัยและจากอบายทุคติวินิบาต

จักรพรรดิผู้ยิ่งใหญ่ ก็ไม่พ้นอบาย



24 ปิดอบายง่ายหรือ 

 

 
 

24 

ธรรม๔ประการเปนไฉนอริยสาวกในธรรมวินัยน้ี
ประกอบดวย

๑ ความเลื่อมใสอันไมหวั่นไหวในพระพุทธเจาฯลฯ
๒ ความเลื่อมใสอันไมหวั่นไหวในพระธรรมฯลฯ
๓ ความเลื่อมใสอันไมหวั่นไหวในพระสงฆฯลฯ
๔ ประกอบดวยศีลที่พระอริยเจาใครแลวไมขาด

ไมทะลุไมดางไมพรอยเปนไทยวิญูชน
สรรเสริญ   อันตัณหาและทิฏฐิไมลูบคลําแลว
เปนไปเพื่อสมาธิอริยสาวกยอมประกอบดวยธรรม
๔ประการเหลาน้ี

ดูกอนภิกษทุัง้หลายการไดทวปีทัง้๔กับการ
ไดธรรม๔ประการการไดทวีปทัง้๔ยอมไมถึงเสี้ยว
ที่๑๖ซึ่งจําแนกออกไปแลว๑๖หนของการได
ธรรม๔ประการ

สํม๑๙๑๔๑๑๑๔๑๓




ปิดอบายง่ายหรือ 25

 

 
 

25 

อานิสงสแหงโสดาปตติผล
องฺฉกกฺ๒๒๓๖๘

ดูกอนภิกษุท้ังหลายอานิสงสในการ
กระทําใหแจงซึ่งโสดาปตตผิล๖ประการนี้
๖ประการเปนไฉนคือ

๑ บุคคลยอมเปนผูแนนอนในพระสัทธรรม
๒ยอมเปนผูมีความไมเสื่อมเปนธรรมดา
๓ เขาผูกระทําท่ีสุดแหงทุกขแลว

ยอมไมมีทุกข
๔ เปนผูประกอบดวยอสาธารณญาณ

คือความรูอันไมท่ัวไปแกปุถชุน
๕ เห็นเหตุแลวดวยดี
๖ เห็นธรรมท่ีเกิดขึ้นแตเหตดุวยดี




 

 
 

25 

อานิสงสแหงโสดาปตติผล
องฺฉกกฺ๒๒๓๖๘

ดูกอนภิกษุท้ังหลายอานิสงสในการ
กระทําใหแจงซึ่งโสดาปตตผิล๖ประการนี้
๖ประการเปนไฉนคือ

๑ บุคคลยอมเปนผูแนนอนในพระสัทธรรม
๒ยอมเปนผูมีความไมเสื่อมเปนธรรมดา
๓ เขาผูกระทําท่ีสุดแหงทุกขแลว

ยอมไมมีทุกข
๔ เปนผูประกอบดวยอสาธารณญาณ

คือความรูอันไมท่ัวไปแกปุถชุน
๕ เห็นเหตุแลวดวยดี
๖ เห็นธรรมท่ีเกิดขึ้นแตเหตดุวยดี




อานิสงส์แห่งโสดาปัตติผล



26 ปิดอบายง่ายหรือ 

 

 
 

26 

ฐานะที่เปนไปไมไดในพระโสดาบนั๑
องฺฉกกฺ๒๒๓๖๔

ดูกอนภิกษุท้ังหลายฐานะท่ีไมควรเปนได
๖ประการนี้๖ประการเปนไฉนคือ
บุคคลผูถึงพรอมดวยทิฏฐิ
๑ยอมเปนผูไมยึดถือสังขารไรๆ

โดยความเปนของเท่ียง
๒ยอมเปนผูไมยึดถือสังขารไรๆ

โดยความเปนสขุ
๓ยอมเปนผูไมยึดถือสังขารไรๆ

โดยความเปนอัตตา
๔ เปนผูไมกระทําอนนัตริยกรรม
๕ เปนผูไมเชื่อถือมงคลตื่นขาว
๖ เปนผูไมแสวงหาเขตบุญภายนอกศาสนานี้



ฐานะที่เป็นไปไม่ได้ในพระโสดาบัน (๑)



ปิดอบายง่ายหรือ 27
 

 
 

27 

ฐานะที่เปนไปไมไดในพระโสดาบนั๒
องฺฉกกฺ๒๒๓๖๕

ดูกอนภิกษุท้ังหลายฐานะท่ีไมควรเปนได
๖ประการนี้๖ประการเปนไฉนคือ
บุคคลผูถึงพรอมดวยทิฏฐิ
๑ยอมเปนผูไมควรเพื่อฆามารดา
๒ยอมเปนผูไมควรเพื่อฆาบิดา
๓ยอมเปนผูไมควรเพื่อฆาพระอรหันต
๔ยอมเปนผูไมควรเพื่อยังพระโลหิตของพระ

ตถาคตใหหอขึน้ดวยจิตประทุษราย
๕ยอมเปนผูไมควรเพื่อทําลายสงฆใหแตกกนั
๖ยอมเปนผูไมควรเพื่อถือศาสดาอื่น





ฐานะที่เป็นไปไม่ได้ในพระโสดาบัน (๒)



28 ปิดอบายง่ายหรือ 

 

 
 

28 

วิหารธรรมของพระโสดาบัน

พระผูมีพระภาคเจาตรัสวาดูกอนมหานามะ
อริยสาวกผูไดบรรลุผลทราบชัดพระศาสนาแลว
ยอมอยูดวยวหิารธรรมน้ีเปนสวนมากคือ
อริยสาวกในพระศาสนาน้ี
๑ ยอมระลึกถึงพระตถาคตเนืองๆวา

แมเพราะเหตุน้ีๆดูพุทธคณุน๑๓
ดูกอนมหานามะสมัยใดอริยสาวกยอมระลึกถงึ
พระตถาคตเนือง ๆ สมัยน้ัน  จิตของอริยสาวกน้ัน
ยอมไมถูกราคะกลุมรุมไมถูกโทสะกลุมรุม
ไมถูกโมหะกลุมรุมยอมเปนจิตดําเนินไปตรงทีเดียว
ก็อริยสาวกผูมีจิตดําเนินตรงเพราะปรารภพระตถาคต
ยอมไดความรูอรรถยอมไดความรูธรรม
ยอมไดความปราโมทยอันประกอบดวยธรรม
เมื่อปราโมทยแลวยอมเกิดปติ
เมื่อมีใจประกอบดวยปติกายยอมสงบ
ผูมีกายสงบแลวยอมเสวยสุขเมื่อมีสุขจิตยอมต้ังมั่น


วิหารธรรม ของ พระโสดาบัน



ปิดอบายง่ายหรือ 29 

 
 

29 

 ดูกอนมหานามะน้ีอาตมภาพกลาววา
อริยสาวกเปนผูถงึความสงบเรียบรอยอยู
ในเมื่อหมูสัตวยังไมสงบเรียบรอย
เปนผูไมมคีวามพยาบาทอยู
ในเมื่อหมูสัตวยังมคีวามพยาบาท
เปนผูถงึพรอมดวยกระแสธรรมยอมเจริญพทุธานุสติ
๒อริยสาวกยอมระลึกถึงพระธรรมเนืองๆวา
ดูธรรมคณุน๑๔ฯลฯ
๓อริยสารกยอมระลึกถึงพระสงฆเนอืงๆวา
ดูสังฆคณุน๑๕ฯลฯ
๔อริยสาวกยอมระลึกถึงศีลของตนเนืองๆ
ที่ไมขาดไมทะลุไมดางไมพรอยเปนไท
อันวิญชูนสรรเสริญอันตัณหาทิฏฐิไมยึดถือ
เปนไปพรอมเพือ่สมาธิฯลฯ

                                                        
5

 เครื่องหมายฯลฯในขอ๒๔หมายถึงขอความซ้าํกับ
ตัวเอนในขอ๑เปล่ียนเฉพาะตวัหนาเฃนขอ๒เปล่ียน
ตัวหนาเปนเพราะปรารภพระธรรมยอมเจริญธัมนุสสติ

 ว่า...ว



30 ปิดอบายง่ายหรือ 

 

 
 

30 

๕อริยสาวกยอมระลึกถึงการบริจาคของตนเนอืงๆ
วาเปนลาภของเราหนอเราไดดีแลวหนอคือ
เมื่อหมูสัตวถูกมลทินคือความตระหนี่กลุมรุม
เรามีใจปราศจากมลทินคอืความตระหนีอ่ยูครอง
เรือนเปนผูมีจาคะอันปลอยแลวมีฝามอือันชุม
คอยหยิบของบริจาคยินดีในการเสียสละควรแก
การขอยินดีในการจําแนกทานฯลฯ
๖อริยสาวกยอมระลึกถึงเทวดาเนอืงๆวา
 เทวดาเหลาจาตุมหาราชมีอยู
เทวดาเหลาดาวดึงสมีอยู
เทวดาเหลายามามอียู
เทวดาเหลาดุสิตมีอยู
เทวดาเหลานิมมานรดีมอียู
เทวดาเหลาปรนิมมิตวสวสัดีมอียู
เทวดาเหลาพรหมกายิกามีอยู
เทวดาที่สงูกวาเหลาพรหมน้ันมีอยู


 

 
 

30 

๕อริยสาวกยอมระลึกถึงการบริจาคของตนเนอืงๆ
วาเปนลาภของเราหนอเราไดดีแลวหนอคือ
เมื่อหมูสัตวถูกมลทินคือความตระหนี่กลุมรุม
เรามีใจปราศจากมลทินคอืความตระหนีอ่ยูครอง
เรือนเปนผูมีจาคะอันปลอยแลวมีฝามอือันชุม
คอยหยิบของบริจาคยินดีในการเสียสละควรแก
การขอยินดีในการจําแนกทานฯลฯ
๖อริยสาวกยอมระลึกถึงเทวดาเนอืงๆวา
 เทวดาเหลาจาตุมหาราชมีอยู
เทวดาเหลาดาวดึงสมีอยู
เทวดาเหลายามามอียู
เทวดาเหลาดุสิตมีอยู
เทวดาเหลานิมมานรดีมอียู
เทวดาเหลาปรนิมมิตวสวสัดีมอียู
เทวดาเหลาพรหมกายิกามีอยู
เทวดาที่สงูกวาเหลาพรหมน้ันมีอยู


ๆ ว่า



ปิดอบายง่ายหรือ 31 

 
 

31 

 เทวดาเหลาน้ันประกอบดวยศรัทธาเชนใด
จุติจากโลกน้ีแลวอุบัติในเทวดาชั้นน้ัน
ศรทัธาเชนน้ันแมของเรากม็ีอยู
 เทวดาเหลาน้ันประกอบดวยศีลเชนใด
จุติจากโลกน้ีแลวอุบัติในเทวดาชั้นน้ัน
ศีลเชนน้ันแมของเรากม็ีอยู
 เทวดาเหลาน้ันประกอบดวยสุตะเชนใด
จุติจากโลกน้ีแลวอุบัติในเทวดาชั้นน้ัน
สุตะเชนน้ันแมของเราก็มีอยู
 เทวดาเหลาน้ันประกอบดวยจาคะเชนใด
จุติจากโลกน้ีแลวอุบัติในเทวดาชั้นน้ัน
จาคะเชนน้ันแมของเรากม็ีอยู
 เทวดาเหลาน้ันประกอบดวยปญญาเชนใด
จุติจากโลกน้ีแลวอุบัติในเทวดาชั้นน้ัน
ปญญาเชนน้ันแมของเรากม็ีอยู
 ดูกอนมหานามะสมัยใดอริยสาวกยอม
ระลึกถึงศรัทธาศีลสุตะจาคะและปญญา
ของตนและของเทวดาเหลานั้นเนอืงๆ



32 ปิดอบายง่ายหรือ  

 
 

32 

 สมัยน้ันจิตของอริยสาวกน้ัน
ยอมไมถกูราคะกลุมรุมยอมไมถูกโทสะกลุมรมุ
ยอมไมถกูโมหะกลุมรุมยอมเปนจิตดําเนินไปตรงทเีดียว
ก็อริยสาวกผูมจีิตดําเนินไปตรงเพราะปรารภเทวดา
ยอมไดความรูอรรถยอมไดความรูธรรม
ยอมไดความปราโมทยอันประกอบดวยธรรม
เมื่อไดความปราโมทยแลวยอมเกิดปติ
เมื่อมีใจประกอบดวยปติกายยอมสงบ
ผูมีกายสงบแลวยอมเสวยสุขเมื่อมสีุขจิตยอมต้ังมั่น
 ดูกอนมหานามะน้ีอาตมภาพกลาววา
อริยสาวกเปนผูถึงความสงบเรียบรอยอยู
ในเมื่อหมูสัตวไมสงบเรียบรอย
เปนผูไมมคีวามพยาบาทอยู
ในเมื่อหมูสัตวยังมคีวามพยาบาทกันอยู
เปนผูถงึพรอมดวยกระแสธรรมยอมเจริญเทวตานุสติ
 ดูกอนมหานามะอริยสาวกผูไดบรรลผุล
ทราบชัดพระศาสนาแลวยอมอยูดวยวิหารธรรมน้ีเปน
สวนมากองฺฉกฺก๒๒๒๘๑

เพราะปรารภเทวดา  

ย่อมเจริญเทวตานุสติ



ปิดอบายง่ายหรือ 33

 

 
 

33 

สัทธานุสารีธัมมานุสารีบคุคล
พระผูมีพระภาคเจาตรสัวาดูกอนภิกษุทัง้หลาย
ตาไมเที่ยงมีอันแปรปรวนเปนอยางอื่นเปนธรรมดา
หูไมเที่ยงมีอันแปรปรวนเปนอยางอื่นเปนธรรมดา
จมูกไมเที่ยงมีอันแปรปรวนเปนอยางอื่นเปนธรรมดา
ลิ้นไมเที่ยงมีอันแปรปรวนเปนอยางอื่นเปนธรรมดา
กายไมเที่ยงมีอันแปรปรวนเปนอยางอื่นเปนธรรมดา
ใจไมเที่ยงมีอันแปรปรวนเปนอยางอื่นเปนธรรมดา
 ดูกอนภิกษทุั้งหลายผูใดเชื่อมั่นไมหวั่นไหว
ซึ่งธรรมเหลาน้ีอยางน้ีเรากลาวผูน้ีวาสัทธานุสารี
บุคคลผูดํารงอยูในมรรคเพราะศรัทธาเพราะรัก
ในพระศาสดากาวลงสูสัมมัตตนิยามกาวลงสู
สัปปุรสิภมูิลวงภูมิปถุชุนไมควรเพื่อทํากรรมทีบ่คุคล
ทําแลวพึงเขาถึงนรกกําเนิดสัตวเดียรจัฉาน
หรือปตติวสิัยไมควรเพื่อกระทํากาละตาย
ตราบเทาที่ยังไมทําใหแจงซึง่โสดาปตติผล


สัทธานุสารี - ธัมมานุสารีบุคคล

(บุคคลผู้ด�ำรงอยู่ในมรรค เพราะศรัทธา เพราะรัก

ในพระศาสดา) 



34 ปิดอบายง่ายหรือ 

 

 
 

34 

 ดูกอนภิกษทุั้งหลายธรรมเหลาน้ียอมควรเพง
ดวยปญญาโดยประมาณอยางน้ีแกผูใดเราเรียกผูน้ีวา
ธัมมานสุารีบคุคลผูดํารงอยูในมรรคเพราะเพง
พิจารณาธรรมดวยปญญากาวลงสูสัมมัตตนิยาม
กาวลงสูสปัปรุิสภูมิลวงภูมปิุถชุนไมควรเพือ่ทํากรรม
ที่บคุคลทําแลวพึงเขาถึงนรกกําเนิดสัตวเดียรจัฉาน
หรือปตติวสิัยไมควรเพื่อทํากาละตาย
ตราบเทาที่ยังไมทําใหแจงซึง่โสดาปตติผล
 ดูกอนภิกษทุั้งหลายผูใดรูเห็นธรรมเหลาน้ี
อยางน้ีเรากลาวผูน้ีวาเปนพระโสดาบัน
มีความไมตกตํ่าเปนธรรมดา
เปนผูเที่ยงที่จะตรัสรูเปนเบื้องหนา

สํนิ๑๖๔๖๙







ปิดอบายง่ายหรือ 35 

 
 

35 

อริยสาวกรูเหตเุกดิโลกและความดับโลก
พระภาคเจาไดตรัสวาดูกอนภิกษทุั้งหลาย
อริยสาวกผูไดสดับมไิดมคีวามสงสัยอยางน้ีวา
เมื่ออะไรมีอะไรจงึมหีรือหนอแล
เพราะอะไรเกิดอะไรจงึเกิด
เมื่ออะไรมีนามรปูจึงมีเมื่ออะไรมีสฬายตนะจึงมี
เมื่ออะไรมีผัสสะจงึมีเมื่ออะไรมีเวทนาจึงมี
เมื่ออะไรมีตัณหาจึงมีเมื่ออะไรมีอุปาทานจงึมี
เมื่ออะไรมีภพจงึมีเมื่ออะไรมีชาติจงึมี
เมื่ออะไรมีชราและมรณะจึงมี
๑๗๙ดูกอนภิกษทุัง้หลายโดยทีแ่ท
อริยสาวกผูไดสดับยอมมญีาณหยัง่รูในเร่ืองนี้
โดยไมตองเชือ่ผูอื่นวาเมื่อสิ่งนี้มีสิ่งนี้จึงมี
เพราะสิ่งนี้เกิดขึ้นสิ่งนี้จึงเกิดขึ้น
เมื่อวิญญาณมี นามรูปจึงมี
เมื่อนามรูปมี สฬายตนะจึงมี
เมื่อสฬายตนะมีผัสสะจึงมี

อริยสาวกรู้เหตุเกิดโลก และ ความดับโลก



36 ปิดอบายง่ายหรือ  

 
 

36 

เมื่อผัสสะมี เวทนาจึงมี
เมื่อเวทนามี ตัณหาจึงมี
เมื่อตัณหามี อุปาทานจงึมี
เมื่ออปุาทานมี ภพจงึมี
เมื่อภพมี ชาติจึงมี
เมื่อชาติมี ชราและมรณะจงึมี
อริยสาวกน้ันยอมรูจักอยางน้ีวา
โลกน้ียอมเกิดขึ้นอยางน้ี
 ดูกอนภิกษทุั้งหลายอริยสาวกผูไดสดับ
ยอมไมมคีวามสงสัยอยางน้ีวา
เมื่ออะไรไมมีอะไรจงึไมมีหรือหนอแล
เพราะอะไรดับอะไรจงึดับ
เมื่ออะไรไมมีนามรูปจึงไมมีสฬายตนะจึงไมมี
ผัสสะจงึไมมีเวทนาจึงไมมีตัณหาจงึไมมี
อปุาทานจงึไมมีภพจึงไมมีชาติจงึไมมี

ชราและมรณะจงึไมมี
                                                        
6เครืองหมาย””ใชแทนคําวาเมือ่อะไรไมมี



ปิดอบายง่ายหรือ 37

 

 
 

37 

 ดูกอนภิกษทุั้งหลายโดยทีแ่ท
อริยสาวกผูไดสดับยอมมญีาณหยัง่รูในเร่ืองนี้
โดยไมตองเชือ่ผูอื่นวา
 เมื่อสิง่นี้ไมมีสิ่งนี้จึงไมมี
 เพราะสิ่งนี้ดับ สิ่งนี้จึงดับ
 เมื่อวิญญาณไมมีนามรูปจงึไมมี
 เมื่อนามรูปไมมีสฬายตนะจงึไมมี
 เมื่อสฬายตนะไมมีผัสสะจงึไมมี
 เมื่อผัสสะไมมี เวทนาจงึไมมี
 เมื่อเวทนาไมมีตัณหาจงึไมมี
 เมื่อตัณหาไมมี อุปาทานจึงไมมี
 เมื่ออปุาทานไมมีภพจงึไมมี
 เมื่อภพไมมี ชาติจึงไมมี
 เมื่อชาติไมมี ชราและมรณะจึงไมมี
 อริยสาวกน้ันยอมรูประจักษอยางน้ีวา
โลกน้ียอมดับอยางน้ี




38 ปิดอบายง่ายหรือ  

 
 

38 

 ดูกอนภิกษทุั้งหลายในกาลใดแลอริย
สาวกรูทั่วถึงเหตุเกิดและความดับไปแหงโลกตาม
เปนจริงอยางนี้ในกาลนั้นอริยสาวกนี้เราเรียกวา
๑ เปนผูสมบูรณดวยทฏิฐบิางทิฏสมฺปนฺโน
๒ เปนผูสมบูรณดวยทศันะบางทสสฺนสมปฺนฺโน
๓ เปนผูมาถึงสทัธรรมนีบ้างอาคโตอิมํสทธฺมฺมํ
๔ เปนผูเห็นสัทธรรมนี้บางปสฺสติอิมํสทธฺมมฺํ
๕ เปนผูประกอบดวยความรูญาณอันเปนความรู

ที่ยงัตองศึกษาตออยูเสขะบาง
เสกเฺขนาเณนสมนฺนาคโต
๖ เปนผูประกอบดวยความรูแจงวชิชาอันเปน

ความรูแจงที่ยงัตองศึกษาตออยูเสขะบาง
เสกขฺายวชิฺชายสมนฺนาคโต
๗ เปนผูบรรลุกระแสแหงธรรมบาง
ธมฺมโสตํสมาปนฺโน
๘ เปนพระอริยะมีปญญาเคร่ืองชาํแรกกิเลสบาง

อริโยนิพฺเพธิกปฺโฺ
๙ ต้ังอยูที่ประตูอมตนพิพานบางอมตทฺวารํอาหจจฺติฏติ

 

 
 

38 

 ดูกอนภิกษทุั้งหลายในกาลใดแลอริย
สาวกรูทั่วถึงเหตุเกิดและความดับไปแหงโลกตาม
เปนจริงอยางนี้ในกาลนั้นอริยสาวกนี้เราเรียกวา
๑ เปนผูสมบูรณดวยทฏิฐบิางทิฏสมฺปนฺโน
๒ เปนผูสมบูรณดวยทศันะบางทสสฺนสมปฺนฺโน
๓ เปนผูมาถึงสทัธรรมนีบ้างอาคโตอิมํสทธฺมฺมํ
๔ เปนผูเห็นสัทธรรมนี้บางปสฺสติอิมํสทธฺมมฺํ
๕ เปนผูประกอบดวยความรูญาณอันเปนความรู

ที่ยงัตองศึกษาตออยูเสขะบาง
เสกเฺขนาเณนสมนฺนาคโต
๖ เปนผูประกอบดวยความรูแจงวชิชาอันเปน

ความรูแจงที่ยงัตองศึกษาตออยูเสขะบาง
เสกขฺายวชิฺชายสมนฺนาคโต
๗ เปนผูบรรลุกระแสแหงธรรมบาง
ธมฺมโสตํสมาปนฺโน
๘ เปนพระอริยะมีปญญาเคร่ืองชาํแรกกิเลสบาง

อริโยนิพฺเพธิกปฺโฺ
๙ ต้ังอยูที่ประตูอมตนพิพานบางอมตทฺวารํอาหจจฺติฏติ

 

 
 

38 

 ดูกอนภิกษทุั้งหลายในกาลใดแลอริย
สาวกรูทั่วถึงเหตุเกิดและความดับไปแหงโลกตาม
เปนจริงอยางนี้ในกาลนั้นอริยสาวกนี้เราเรียกวา
๑ เปนผูสมบูรณดวยทฏิฐบิางทิฏสมฺปนฺโน
๒ เปนผูสมบูรณดวยทศันะบางทสสฺนสมปฺนฺโน
๓ เปนผูมาถึงสทัธรรมนีบ้างอาคโตอิมํสทธฺมฺมํ
๔ เปนผูเห็นสัทธรรมนี้บางปสฺสติอิมํสทธฺมมฺํ
๕ เปนผูประกอบดวยความรูญาณอันเปนความรู

ที่ยงัตองศึกษาตออยูเสขะบาง
เสกเฺขนาเณนสมนฺนาคโต
๖ เปนผูประกอบดวยความรูแจงวชิชาอันเปน

ความรูแจงที่ยงัตองศึกษาตออยูเสขะบาง
เสกขฺายวชิฺชายสมนฺนาคโต
๗ เปนผูบรรลุกระแสแหงธรรมบาง
ธมฺมโสตํสมาปนฺโน
๘ เปนพระอริยะมีปญญาเคร่ืองชาํแรกกิเลสบาง

อริโยนิพฺเพธิกปฺโฺ
๙ ต้ังอยูที่ประตูอมตนพิพานบางอมตทฺวารํอาหจจฺติฏติ



ปิดอบายง่ายหรือ 39

 

 
 

39 




อุบาสกอุบาสิกา

ผูไมตกต่ําเปนธรรมดา


 ตอไปน้ีเปนพระสูตรที่ทานพระอาจารย
นันทญาณีภิกขุ นีชวนอาน ทานไดคัดสรรจาก
พระไตรปฎกคัมภีรสังยุตตนิกายมหาวารวรรคและ
ไดเลาเรื่องยอพรอมชี้ประเด็นสําคัญไวใหเขาใจงาย








อุบาสก อุบาสิกา
ผู้ไม่ตกต�่ำเป็นธรรมดา



40 ปิดอบายง่ายหรือ 

 

 
 

40 

ลําดับที่๑

 กาฬิโคธาสูตร
 “พระผูมีพระภาคเจาทรงตรัสสอนพระนาง
กาฬิโคธาสากิยานีถึงโสดาปตติยังคะ๔ประการที่
สามารถพยากรณตนเองวาบรรลุเปนพระโสดาบันแลว
มีความไมตกตํ่าเปนธรรมดาเปนผูเที่ยงที่จะตรัสรูใน
เบื้องหนาซึ่งองคคุณขอ๑๓คือมีความเลื่อมใสอันไม
หวั่นไหวในพระพุทธเจาในพระธรรมในพระสงฆแต
ขอที่๔กลับกลายเปนความไมตระหนี่ซึ่งตางจาก
ที่เราเคยรูมาวาองคคุณขอที่๔นั้นคือความมีศีล
บริสุทธ์ิเปนตน”






ปิดอบายง่ายหรือ 41

 

 
 

41 

อริยสาวิกาผูส้ินความตระหนี่
พระผูมีพระภาคไดตรัสกะพระนางกาฬิโคธา

สากิยานีวาดูกรพระนางโคธาอริยสาวิกาผูประกอบดวย
ธรรม๔ประการยอมเปนพระสดาบันมีความไมตกตํ่า
เปนธรรมดา เปนผู เที่ยงที่จะตรัสรู ในเบื้องหนา
ธรรม๔ประการเปนไฉนอริยสาวิกาในธรรมวินัยน้ี

๑ประกอบดวยความเลื่อมใสอันไมหวั่นไหวใน
พระพุทธเจาวาดูพุทธคุณ๙น๑๓

๒ประกอบดวยความเลื่อมใสอันไมหวั่นไหวใน
พระธรรมวาดูธรรมคณุ๖น๑๔
๓ประกอบดวยความเลื่อมใสอันไมหวั่นไหวใน

พระสงฆวาดูสังฆคณุ๙น๑๕
๔มีใจปราศจากความตระหนีอ่ันเปนมลทิน
มีจาคะอันไมติดขัดมีฝามอือนัชุม
ยินดีในการสละควรแกการขอ
ยินดีในการจําแนกทานอยูครอบครองเรือน

อริยสาวิกา ผู้สิ้นความตระหนี่

โสดาบนั



42 ปิดอบายง่ายหรือ  

 
 

42 

ดูกอนพระนางโคธาอริยสาวกิาผูประกอบดวย
ธรรม๔ประการน้ีแลยอมเปนพระโสดาบันมีความ
ไมตกตํ่าเปนธรรมดาเปนผูเที่ยงที่จะตรสัรูในเบื้องหนา

พระนางกาฬิโคธากราบทูลวา ขาแต
พระองคผูเจริญโสตาปตติยังคะ๔ประการเหลาใด
ที่พระองคทรงแสดงไวธรรมเหลาน้ันมีอยูในหมอมฉัน
และหมอมฉันก็เห็นชัดในธรรมเหลาน้ัน เพราะวา
หมอมฉันประกอบดวยความเลื่อมใสอันไมหวั่นไหวใน
พระพุทธเจาในพระธรรมในพระสงฆอน่ึงไทย
ธรรมอยางใดอยางหน่ึงที่มีอยูในสกุลหมอมฉันเฉลี่ย
ไทยธรรมน้ันทั้งหมดกับทานที่มีศีลมีกัลยาณธรรม

พระผูมีพระภาคตรัสวาดูกรพระนาง
โคธา เปนลาภของทาน ทานไดดีแลว โสดาปตติผล
ทานพยากรณแลวสํนิ๑๙๑๕๙๖
                                                        
7

 องคคณุแหงโสดาบันโสตาปตติยังคะ๔มี๒คอื
๑องคคุณเบือ้งตนเพื่อไดเฉพาะโสดาปตติมรรค
๒องคคณุแหงบคุคลผูบรรลุโสดาปตติมรรคแลว
พระสูตรน้ีหมายถงึองคคณุขอที่๒
 



ปิดอบายง่ายหรือ 43 

 
 

43 

ลําดับที่๒

ธรรมทินนสูตร
 “จะเห็นไดว าแมอริยสาวกผู มีคุณธรรม
เบื้องตนที่เปนชาวบานเมื่อถามถึงขอปฏิบัติที่จะนํา
ประโยชนเกื้อกูลและความสุขมาใหพระพุทธองคก็ยัง
ทรงแนะนําใหศึกษาใหเขาถึงความวางจากอัตตาและ
ของของอัตตาสุญญตาแตอริยสาวกเหลาน้ันก็บาย
เบี่ยงวาตนตองดําเนินชีวิตในเพศชาวบานจึงยังยินดี
ในการครองเรือนตองเลี้ยงลูกเพลิดเพลินในการ
ประดับตกแตงรางกายยากที่จะปฏิบัติธรรมขั้นสูงได
แตสามารถรักษาศีล๕ใหบริสุทธิ์ไดพระพุทธเจาจึง
ทรงพระกรุณาให ต้ังอยู ในความเลื่อมใสอยางไม
หวั่นไหวในพระรัตนตรัย”



44 ปิดอบายง่ายหรือ  

 
 

44 

ทรงโปรดสุญญตธรรมแกธรรมทินนอุบาสก

สมัยหน่ึงพระผูมีพระภาคประทับอยูณปา
อิสิปตนมฤคทายวัน ใกลพระนครพาราณสี ครั้งน้ัน
อุบาสกชื่อวาธรรมทินนะพรอมดวยอุบาสก๕๐๐คน
เขาไปเฝาพระผูมีพระภาคถึงที่ประทับถวายบังคม
พระผูมีพระภาคแลวน่ังณที่ควรสวนขางหน่ึงครั้น
แลวไดกราบทูลวาขาแตพระองคผูเจริญขอใดจะ
พึงมีประโยชนเกื้อกูล เพื่อความสุข แกขาพระองค
ทั้งหลายขอพระผูมีพระภาคโปรดทรงตรัสสอนโปรด
ทรงพร่ําสอนขอน้ันแกขาพระองคทั้งหลายเถิด

พระผูมีพระภาคตรัสวาดูกรธรรมทินนะ
เพราะฉะน้ันแหละทานทั้งหลายพึงศึกษาอยางน้ีวา
พระสูตรเหลาใดที่พระตถาคตตรัสแลวอันลึกซึ้ง
มีเนื้อความอันลึกเปนโลกุตตระประกอบดวยความ
วาง เราจักเขาถึงพระสูตรเหลานั้นตลอดกาลเปน
นิตยอยูดูกรธรรมทินนะทานทั้งหลายพึงศึกษา
อยางนี้แหละ

ทรงโปรดสุญญตธรรมแก่ธรรมทินนอุบาสก



ปิดอบายง่ายหรือ 45 

 
 

45 

ธรรมทินนะ ขาแตพระองคผูเจริญ
ขาพระองคทั้งหลาย ยังครองเรือน นอนกกลูกอยู
ยังทาจันทนแควนกาสียังใชมาลาของหอมและเครื่อง
ลูบไล ยังยินดีทองและเงินอยู จะเขาถึงพระสูตรที่
พระตถาคตตรัสแลว อันลึกซึ้ง มีเน้ือความอันลึก
เปนโลกุตตระประกอบดวยความวางตลอดนิตยกาล
อยูมิใชกระทําไดโดยงายขอพระผูมีพระภาคโปรด
ทรงแสดงธรรมอันย่ิงแกขาพระองคทั้งหลายผูต้ังอยู
แลวในสิกขาบท๕เถิด

พระผูมีพระภาคตรัสวาดูกรธรรมทินนะ
เพราะฉะน้ันแหละ ทานทั้งหลายพึงศึกษาอยางน้ีวา
เราทั้งหลายจักเปนผูประกอบดวยความเลื่อมใส
อันไมหวั่นไหวในพระพุทธเจาในพระธรรมใน
พระสงฆจักเปนผูประกอบดวยศีลที่พระอริยเจา
ใครแลวไมขาดฯลฯเปนไปเพื่อสมาธิดูกรธรรม
ทินนะทานทั้งหลายพึงศึกษาอยางน้ีแหละ

 

 
 

45 

ธรรมทินนะ ขาแตพระองคผูเจริญ
ขาพระองคทั้งหลาย ยังครองเรือน นอนกกลูกอยู
ยังทาจันทนแควนกาสียังใชมาลาของหอมและเครื่อง
ลูบไล ยังยินดีทองและเงินอยู จะเขาถึงพระสูตรที่
พระตถาคตตรัสแลว อันลึกซึ้ง มีเน้ือความอันลึก
เปนโลกุตตระประกอบดวยความวางตลอดนิตยกาล
อยูมิใชกระทําไดโดยงายขอพระผูมีพระภาคโปรด
ทรงแสดงธรรมอันย่ิงแกขาพระองคทั้งหลายผูต้ังอยู
แลวในสิกขาบท๕เถิด

พระผูมีพระภาคตรัสวาดูกรธรรมทินนะ
เพราะฉะน้ันแหละ ทานทั้งหลายพึงศึกษาอยางน้ีวา
เราทั้งหลายจักเปนผูประกอบดวยความเลื่อมใส
อันไมหวั่นไหวในพระพุทธเจาในพระธรรมใน
พระสงฆจักเปนผูประกอบดวยศีลที่พระอริยเจา
ใครแลวไมขาดฯลฯเปนไปเพื่อสมาธิดูกรธรรม
ทินนะทานทั้งหลายพึงศึกษาอยางน้ีแหละ

 

 
 

45 

ธรรมทินนะ ขาแตพระองคผูเจริญ
ขาพระองคทั้งหลาย ยังครองเรือน นอนกกลูกอยู
ยังทาจันทนแควนกาสียังใชมาลาของหอมและเครื่อง
ลูบไล ยังยินดีทองและเงินอยู จะเขาถึงพระสูตรที่
พระตถาคตตรัสแลว อันลึกซึ้ง มีเน้ือความอันลึก
เปนโลกุตตระประกอบดวยความวางตลอดนิตยกาล
อยูมิใชกระทําไดโดยงายขอพระผูมีพระภาคโปรด
ทรงแสดงธรรมอันย่ิงแกขาพระองคทั้งหลายผูต้ังอยู
แลวในสิกขาบท๕เถิด

พระผูมีพระภาคตรัสวาดูกรธรรมทินนะ
เพราะฉะน้ันแหละ ทานทั้งหลายพึงศึกษาอยางน้ีวา
เราทั้งหลายจักเปนผูประกอบดวยความเลื่อมใส
อันไมหวั่นไหวในพระพุทธเจาในพระธรรมใน
พระสงฆจักเปนผูประกอบดวยศีลที่พระอริยเจา
ใครแลวไมขาดฯลฯเปนไปเพื่อสมาธิดูกรธรรม
ทินนะทานทั้งหลายพึงศึกษาอยางน้ีแหละ

 

 
 

45 

ธรรมทินนะ ขาแตพระองคผูเจริญ
ขาพระองคทั้งหลาย ยังครองเรือน นอนกกลูกอยู
ยังทาจันทนแควนกาสียังใชมาลาของหอมและเครื่อง
ลูบไล ยังยินดีทองและเงินอยู จะเขาถึงพระสูตรที่
พระตถาคตตรัสแลว อันลึกซึ้ง มีเน้ือความอันลึก
เปนโลกุตตระประกอบดวยความวางตลอดนิตยกาล
อยูมิใชกระทําไดโดยงายขอพระผูมีพระภาคโปรด
ทรงแสดงธรรมอันย่ิงแกขาพระองคทั้งหลายผูต้ังอยู
แลวในสิกขาบท๕เถิด

พระผูมีพระภาคตรัสวาดูกรธรรมทินนะ
เพราะฉะน้ันแหละ ทานทั้งหลายพึงศึกษาอยางน้ีวา
เราทั้งหลายจักเปนผูประกอบดวยความเลื่อมใส
อันไมหวั่นไหวในพระพุทธเจาในพระธรรมใน
พระสงฆจักเปนผูประกอบดวยศีลที่พระอริยเจา
ใครแลวไมขาดฯลฯเปนไปเพื่อสมาธิดูกรธรรม
ทินนะทานทั้งหลายพึงศึกษาอยางน้ีแหละ



46 ปิดอบายง่ายหรือ 

 

 
 

46 

ธรรมทินนะขาแตพระองคผูเจริญ
โสตาปตติยังคะ๔ประการเหลาใดที่พระผูมีพระภาค
ทรงแสดงแลว ธรรมเหลาน้ันมีอยูในขาพระองค
ทั้งหลาย และขาพระองคทั้งหลายเห็นชัดในธรรม
เหลาน้ันเพราะวาขาพระองคทั้งหลายประกอบดวย
ความเลื่อมใสอันไมหวั่นไหวในพระพุทธเจา 
ในพระธรรมในพระสงฆประกอบดวยศีลที่
พระอริยเจาใครแลวไมขาดฯลฯเปนไปเพื่อสมาธิ

พระผูมีพระภาคตรัสวาดูกรธรรมทินนะ
เปนลาภของทานทั้งหลาย ทานทั้งหลายไดดีแลว
โสดาปตติผลอันทานทั้งหลายพยากรณแลว








ปิดอบายง่ายหรือ 47 

 
 

47 

ลําดับที่๓

นันทิยสตูร
“พระผูมีพระภาคเจาไดตรัสแกความเขาใจผิด
ของพระเจานันทิยะถึงการที่อริยสาวกผูไมมีโสดาปตติ
ยังคธรรม๔องคแหงการบรรลุโสดาบันโดยประการ
ทั้งปวงในกาลทุกเมื่อน้ันวาเปนคนภายนอกต้ังอยูใน
ฝายปุถุชนไมใชเปนผูอยูดวยความไมประมาทตามที่
นันทิยะเขาใจ และไดตรัสสอนใหนันทิยะเห็นวาแม
อริยสาวกจะประกอบดวยโสดาปตติยังคธรรมแลวก็
ตามแตถาไมประกอบความเพียรใหย่ิงขึ้นไปเพื่อความ
สงัดในกลางวันเพื่อหลีกเรนในกลางคืนแลวธรรม
ทั้งหลายยอมไมปรากฏอริยสาวกน้ันยอมถึงความ
นับวาอยูดวยความประมาทเปนตน”


“ พระผูมี้พระภาคเจ้าได้ตรสัแก้ความเข้าใจผิด 

ของพระเจ ้านันทิยะ ถึงการที่อริยสาวกผู ้ ไม ่มี 

โสดาปัตติยังคธรรม ๔ (องค์แห่งการบรรลุโสดาบัน)  

โดยประการทั้งปวง ในกาลทุกเม่ือ นั้นว่า เป็นคน

ภายนอก ตัง้อยูใ่นฝ่ายปถุุชน ไม่ใช่เป็นผูอ้ยู่ด้วยความไม่

ประมาทตามทีน่นัทยิะเข้าใจ และได้ตรสัสอนให้นนัทยิะ 

เหน็ว่า แม้อรยิสาวกจะประกอบด้วยโสดาปัตติยงัคธรรม 

แล้วกต็าม แต่ถ้าไม่ประกอบความเพยีรให้ยิง่ขึน้ไปเพ่ือ

ความสงัดในกลางวัน  เพื่อหลีกเร้นในกลางคืนแล้ว

ธรรมทัง้หลายย่อมไม่ปรากฏ อรยิสาวกนัน้ย่อมถึงความ 

นับว่า อยู่ด้วยความประมาท เป็นต้น ”



48 ปิดอบายง่ายหรือ  

 
 

48 

ผูอยูดวยความประมาทและไมประมาท

พระผูมีพระภาคตรัสกะพระเจาศากยะพระ
นามวานันทิยะวาดูกรนันทิยะอริยสาวกใด
ไมมีโสตาปตติยังคะ๔ประการเราเรียกอริยสาวก
นั้นวา เปนคนภายนอก ต้ังอยูในฝายปุถุชน อน่ึง
อริยสาวกเปนผูอยูดวยความประมาท และอยูดวย
ความไมประมาทโดยวิธีใดทานจงฟงวิธีน้ันจงใสใจ
ใหดีเราจักกลาวนันทิยศากยะทูลรับพระผูมีพระ
ภาคแลว

พระผูมีพระภาคไดตรัสวาดูกรนันทิยะ
ก็อริยสาวกเปนผูอยูดวยความประมาทอยางไร

อริยสาวกในธรรมวินัยน้ีประกอบดวยความ
เลื่อมใสอันไมหวั่นไหวในพระพุทธเจาวาดูพุทธคุณ
๙น๑๓อริยสาวกน้ันพอใจแลวดวยความเลื่อมใสอัน 

 
 

49 

ไมหวั่นไหวในพระพุทธเจาน้ันไมพยายามใหยิง่ขึน้ไป
เพื่อความสงัดในกลางวันเพื่อหลีกเรนในกลางคืน

เมื่ออริยสาวกนั้นเปนผูประมาทอยูอยางนี้
ยอมไมมีปราโมทยเมื่อไมมปีราโมทยก็ไมมีปติ

เมื่อไมมีปติก็ไมมีปสสัทธิ
เมื่อไมมีปสสัทธิยอมอยูเปนทุกข
จิตของผูมีความทุกขยอมไมเปนสมาธิ
เมื่อจิตไมเปนสมาธิ ธรรมทั้งหลายยอมไม

ปรากฏเพราะธรรมทั้งหลายไมปรากฏอริยสาวกนั้น
ยอมถึงความนับวาอยูดวยความประมาท

อีกประการหน่ึง อริยสาวกประกอบดวย
เลื่อมใสอันไมหวั่นไหวในพระธรรม ในพระสงฆ
ประกอบดวยศีลที่พระอริยเจาใครแลว ไมขาด ฯลฯ
เปนไปเพื่อสมาธิอริยสาวกน้ันพอใจแลวดวยศีลที่พระ
อริยเจาใครแลวไมพยายามใหย่ิงขึ้นไปเพื่อความสงัด
ในกลางวันเพื่อหลีกเรนในกลางคืนเมื่ออริยสาวกน้ัน
เปนผูประมาทอยูอยางน้ียอมไมมีปราโมทยเมื่อไมมี
ปราโมทย ก็ไมมีปติ เมื่อไมมีปติ ก็ไมมีปสสัทธิ

ผู้อยู่ด้วยความประมาทและไม่ประมาท

พระผู ้มีพระภาคตรัสกะพระเจ ้าศากยะ

พระนามว่านันทิยะว่า ... “ดูกร นันทิยะ อริยสาวกใด 

ไม่มีโสตาปัตติยังคะ ๔ ประการ เราเรียกอริยสาวก

นั้นว่า เป็นคนภายนอก ตั้งอยู่ในฝ่ายปุถุชน อนึ่ง  

อริยสาวกเป็นผู้อยู่ด้วยความประมาท และอยู่ด้วย 

ความ ไม ่ประมาท โดยวิธีใด ท ่านจงฟังวิธีนั้น  

จงใส่ใจให้ดี เราจักกล่าว” นันทิยศากยะทูลรับ 

พระผู้มีพระภาคแล้ว ...



ปิดอบายง่ายหรือ 49
 

 
 

49 

ไมหวั่นไหวในพระพุทธเจาน้ันไมพยายามใหยิง่ขึน้ไป
เพื่อความสงัดในกลางวันเพื่อหลีกเรนในกลางคืน

เมื่ออริยสาวกนั้นเปนผูประมาทอยูอยางนี้
ยอมไมมีปราโมทยเมื่อไมมปีราโมทยก็ไมมีปติ

เมื่อไมมีปติก็ไมมีปสสัทธิ
เมื่อไมมีปสสัทธิยอมอยูเปนทุกข
จิตของผูมีความทุกขยอมไมเปนสมาธิ
เมื่อจิตไมเปนสมาธิ ธรรมทั้งหลายยอมไม

ปรากฏเพราะธรรมทั้งหลายไมปรากฏอริยสาวกนั้น
ยอมถึงความนับวาอยูดวยความประมาท

อีกประการหน่ึง อริยสาวกประกอบดวย
เลื่อมใสอันไมหวั่นไหวในพระธรรม ในพระสงฆ
ประกอบดวยศีลที่พระอริยเจาใครแลว ไมขาด ฯลฯ
เปนไปเพื่อสมาธิอริยสาวกน้ันพอใจแลวดวยศีลที่พระ
อริยเจาใครแลวไมพยายามใหย่ิงขึ้นไปเพื่อความสงัด
ในกลางวันเพื่อหลีกเรนในกลางคืนเมื่ออริยสาวกน้ัน
เปนผูประมาทอยูอยางน้ียอมไมมีปราโมทยเมื่อไมมี
ปราโมทย ก็ไมมีปติ เมื่อไมมีปติ ก็ไมมีปสสัทธิ



50 ปิดอบายง่ายหรือ  

 
 

50 

เมื่อไมมีปสสัทธิยอมอยูเปนทุกขจิตของผูมีความ
ทุกขยอมไมมีสมาธิเมื่อจิตไมเปนสมาธิธรรมทั้งหลาย
ยอมไมปรากฏ เพราะธรรมทั้งหลายไมปรากฏ อริย
สาวกน้ันยอมถึงความนับวาอยูดวยความประมาท
ดูกรนันทิยะ     อริยสาวกเปนผูอยูดวยความ
ประมาทอยางน้ีแล

ดูกรนันทิยะ ก็อริยสาวกผูเปนผูอยูดวย
ความไมประมาทอยางไร

อริยสาวกในธรรมวินัยน้ีประกอบดวยความ
เลื่อมใสอันไมหวั่นไหวในพระพุทธเจาอริยสาวกน้ัน
ยัง ไมพอใจดวยความเลื่ อมใสอันไมหวั่นไหวใน
พระพุทธเจาน้ันพยายามใหย่ิงขึ้นไปเพื่อความสงัดใน
กลางวันเพื่อหลีกเรนในกลางคืนเมื่ออริยสาวกน้ันเปน
ผูไมประมาทอยูอยางน้ียอมเกิดปราโมทย

เมื่อเกิดปราโมทยยอมเกิดปติ
เมื่อมีใจประกอบดวยปติกายยอมสงบ
ผูมีกายสงบยอมไดเสวยสุข

เมือ่ไม่มปัีสสทัธ ิย่อมอยูเ่ป็นทกุข์ จติของผูม้คีวามทกุข์
ย่อมไม่มีสมาธิ เมื่อจิตไม่เป็นสมาธิ ธรรมทั้งหลายย่อม
ไม่ปรากฏ เพราะธรรมทั้งหลายไม่ปรากฏ อริยสาวก 
นั้นย่อมถึง ความนับว่า อยู ่ด้วยความประมาท ...  
ดูกร นันทิยะ อริยสาวกเป็นผู้อยู่ด้วยความประมาท
อย่างนี้แล…



ปิดอบายง่ายหรือ 51 

 
 

51 

จิตของผูมีความสุขยอมเปนสมาธิ
เมื่อจิตเปนสมาธิธรรมทั้งหลายยอมปรากฏ

 เพราะธรรมทั้งหลายปรากฏ อริยสาวกน้ัน
ยอมถึงความนับวาอยูดวยความไมประมาท

อีกประการหน่ึง อริยสาวกประกอบดวย
ความเลื่อมใสอันไมหวั่นไหว ในพระธรรม  ใน
พระสงฆประกอบดวยศีลที่พระอริยเจาใครแลว
ไมขาด ฯลฯ เปนไปเพื่อสมาธิ อริยสาวกน้ันยังไม
พอใจดวยศีลที่พระอริยเจาใครแลว พยายามให
ย่ิงขึ้นไป  เพื่อความสงัดในกลางวัน เพื่อหลีกเรนใน
กลางคืนเมื่ออริยสาวกน้ันเปนผูไมประมาทอยูอยางน้ี
ยอมเกิดปราโมทยเมื่อเกิดปราโมทยยอมเกิดปติ
เมื่อมีใจประกอบดวยปติ กายยอมสงบ ผูมีกายสงบ
ยอมไดเสวยสุข จิตของผูมีความสุข ยอมเปนสมาธิ
เมื่อจิตเปนสมาธิธรรมทั้งหลายยอมปรากฏอริยสาวก
น้ันยอมถึงความนับวา อยูดวยความไมประมาท
 ดูกรนันทิยะ อริยสาวกเปนผูอยูดวยความ
ไมประมาทอยางน้ีแล



52 ปิดอบายง่ายหรือ 

 

 
 

52 

ลําดับที่๔

มหานามสูตรที่๑
 “ทานจะไดทราบวาแมพระเจามหานาม
ผูเปนพระสกทาคามีแตเพราะไมไดฟงธรรมเรื่องการ
สิ้นชวีิตอันไมตํ่าทรามจงึยังมคีวามกังวลวาถาสิ้นชวีิต
ในขณะทีไ่มไดใสใจในพระพุทธหรอืพระธรรมหรือ
พระสงฆจะไปเกิดทีไ่หน”











ปิดอบายง่ายหรือ 53

การสิ้นชีวิตอันไม่เลวทราม

ข้าพเจ้า ได้สดับมาแล้วอย่างนี้ สมัยหน่ึง  

พระผู ้มีพระภาคประทับอยู ่ ณ นิโครธาราม ใกล้

พระนครกบิลพัสดุ ์ แคว้นสักกะ ครั้งนั้น พระเจ้า 

มหานามศากยราชเสดจ็เข้าไปเฝ้า พระผูม้พีระภาคถึงที่

ประทับ ทรงถวายบังคมพระผู้มีพระภาคแล้ว ประทับนัง่  

ณ ที่ควรส่วนข้างหนึ่ง ครั้นแล้วได้ทรงกราบทูลว่า… 

“ข้าแต่พระองค์ผู ้เจริญ พระนครกบิลพัสดุ ์นี้เป็น

พระนครมั่งคั่ง เจริญรุ่งเรือง มีผู้คนมาก แออัดไปด้วย

มนษุย์ มีถนนคบัแคบ หม่อมฉนันัง่ใกล้พระผูม้พีระภาค  

หรือนั่งใกล้ภิกษุทั้งหลาย ผู้เป็นที่เจริญใจแล้ว เมื่อ

เข้าไปยังพระนครกบิลพัสดุ ์ในเวลาเย็น ย่อมไม่ไป

พร้อมกับ ช้าง ม้า รถ เกวียน และแม้กับบุรุษ สมัยนั้น 

หม่อมฉนัลมืสติทีป่รารภถงึพระผูม้พีระภาค พระธรรม  

พระสงฆ์ หม่อมฉันมีความด�ำริว ่า… ถ้าในเวลานี้ 



54 ปิดอบายง่ายหรือ 

 

 
 

54 

เรากระทํากาละลงไป คติของเราจะเปนอยางไร
อภิสัมปรายภพของเราจะเปนอยางไร

พระผูมีพระภาคตรัสวาขอถวายพระพร
มหาบพิตรอยากลัวเลยๆการสวรรคตอันไมเลวทราม
จักมีแกมหาบพิตร การสิ้นชีวิตกาลกิริยาอันไมเลว
ทรามจักมีแกมหาบพิตรดูกรมหาบพิตรจิตของผูใดผู
หน่ึงที่อบรมแลวดวยศรัทธาศีลสุตะจาคะปญญา
ตลอดกาลนาน กายน้ีของผูน้ัน มีรูป ประกอบดวย
มหาภูตรูป๔มีมารดาบิดาเปนแดนเกิดเจริญขึ้นดวย
ขาวสุกและขนมสดมีความไมเที่ยงตองขัดสีนวดฟน
และมีอันแตกกระจัดกระจายไปเปนธรรมดาพวกกา
แรงนกตะกรุมสุนัขสุนัขจิ้งจอกหรือสัตวตางชนิด
ยอมกัดกินกายน้ีแหละสวนจิตของผูน้ันอันศรัทธาศีล
สุตะจาคะปญญาอบรมแลวตลอดกาลนานยอมเปน
จิตที่ประกอบดวยคุณธรรมอันเปนไปในเบื้องบนถงึคณุ
วิเศษ



ปิดอบายง่ายหรือ 55

“ขอถวายพระพร เปรยีบเหมอืนบรุษุลงไปยงั

ห้วงน�้ำลึกแล้ว พึงทุบหม้อเนยใสหรือหม้อน�้ำมัน สิ่งใด

ท่ีมอียูใ่นหม้อนัน้ จะเป็นก้อนกรวดหรอืกระเบือ้งกต็าม 

สิ่งนั้นจะจมลง สิ่งใดเป็นเนยใสหรือน�้ำมัน ส่ิงนั้นจะ 

ลอยขึ้นถึงความวิเศษฉันใด จิตของผู้ใดผู ้หนึ่งอันที่ 

อบรมแล้วด ้วยศรัทธา ศีล สุตะ จาคะ ปัญญา 

ตลอดกาลนาน กายนี้ของผู้น้ัน มีรูป ประกอบด้วย  

มหาภูตรูป ๔ ... ส่วนจิตของผู้นั้นซึ่งอบรมแล้วด้วย

ศรัทธา ศีล สุตะ จาคะ ปัญญา ตลอดกาลนาน  

ย่อมเป็นคุณชาติไปในเบื้องบน ถึงคุณวิเศษ ฉันนั้น

เหมือนกัน ขอถวายพระพร มหาบพิตรอย่ากลัวเลยๆ  

การสวรรคตอันไม่ลามกจักมีแก่มหาบพิตร กาลกิริยา 

อันไม่ลามกจักมีแก่มหาบพิตร”. 



56 ปิดอบายง่ายหรือ 

 

 
 

56 

ลําดับที่๕

ทุสีลยสูตรที่๒
 พระสูตรน้ีไดแกความเขาใจผิดของผูปฏิบัติ
ธรรมบางทานที่คิดวาเมื่อมาปฏิบัติธรรมแลวก็ไม
นาจะปวยหนักไมนาจะมีทุกขเวทนารุนแรงหรือบาง
ทานที่ยังเปนปุถุชนแตประกาศตนวาไมกลัวตายน้ัน
เพราะจิตเปนธรรมชาติที่ละเอียดมากคนสวนใหญจึง
อานจิตไมคอยจะถูกตอง และแทที่จริงแลวผูที่จะไม
กลัวตายจริงๆน้ันมีแตพระโสดาบันเทาน้ัน









ปิดอบายง่ายหรือ 57
 

 
 

57 

อนาถบิณฑิกคฤหบดีผูไมกลัวความตาย

สมัยน้ันทานอนาถบิณฑิกคฤหบดีปวยไดรับ
ทุกข เปนไขหนักครั้งน้ันทานอนาถบิณฑิกคฤหบดี
เรียกบุรุษคนหน่ึงมาสั่งวาดูกรบุรุษผูเจริญทานจงไป
เถิดจงเขาไปหาทานพระอานนทครั้นแลวจงไหวเทา
ทั้งสองของทานพระอานนทดวยเศียรเกลาตามคําของ
เราวา ขาแตทานผูเจริญ อนาถบิณฑิกคฤหบดีปวย
ไดรับทุกข เปนไขหนัก ขอกราบเทาทั้งสองของทาน
พระอานนทดวยเศียรเกลาและทานจงเรียนอยางน้ีวา
ขาแตทานผูเจริญไดโปรดเถิดขอทานพระอานนทจง
อาศัยความอนุเคราะหเขาไปยังนิเวศนของทานอนาถ
บิณฑิกคฤหบดีเถิดบุรุษน้ันรับคําแลวเขาไปหาทาน
พระอานนทอภิวาทแลวน่ังณที่ควรสวนขางหน่ึงครั้น
แลวไดเรียนทานพระอานานทตามที่ทานอนาถบิณฑิก
คฤหบดีไดสั่งไว ทานพระอานนทรับนิมนตดวย
ดุษณีภาพอาการน่ิง

อนาถบิณฑิกคฤหบดี ผู้ไม่กลัวความตาย



58 ปิดอบายง่ายหรือ  

 
 

58 

ครั้งน้ันเวลาเชาทานพระอานนทนุงแลวถือ
บาตรและจีวรเขาไปยังนิเวศนของทานอนาถบิณฑิก
คฤหบดีแลวน่ังบนอาสนะที่เขาปูลาดไวครั้นแลวได
ถามทานอนาถบิณฑิกคฤหบดีวาดูกรคฤหบดีทาน
พออดทนไดหรือ พอยังอัตภาพใหเปนไปไดแลหรือ
ทุกขเวทนาคลายลง ไมกําเริบขึ้นแลหรือความทุเลา
ยอมปรากฏความกําเริบไมปรากฏแลหรือ

ทานอนาถบิณฑิกคฤหบดีตอบวาขาแต
ทานผูเจริญกระผมอดทนไมได ยังอัตภาพใหเปนไป
ไมได ทุกขเวทนาของกระผมกําเริบหนัก ไมทุเลาลง
เลยความกําเริบยอมปรากฏความทุเลาไมปรากฏ

พระอานนทดูกรคฤหบดีปุถุชนผูไมไดสดับ
ไมไดฟงพระสัทธรรมประกอบดวยธรรม๔ประการ
ยอมมีความสะดุงหวาดเสียวกลัวความตายที่จะมาถึง
ในภายหนาธรรม๔ประการเปนไฉน



ปิดอบายง่ายหรือ 59 

 
 

59 

ปุถุชนผูไมไดสดับ  ในโลกน้ี ประกอบดวย
ความไมเลื่อมใสในพระพุทธเจาในพระธรรมใน
พระสงฆ    ก็ เมื่ อเขาเห็นความไม เลื่ อมใสใน
พระพุทธเจาในพระธรรมในพระสงฆน้ันอยูในตน
ยอมมีความสะดุงหวาดเสียวกลัวความตายที่จะมาถึง
ในภายหนา

อีกประการหน่ึง ปุถุชนผู ไม ไดสดับ
ประกอบดวยความเปนผูทุศีลก็เมื่อเขาเห็นความเปนผู
ทุศีลน้ันอยูในตน ยอมมีความสะดุงหวาดเสียว กลัว
ความตายที่จะมาถึงในภายหนา

 ดู กร คฤหบ ดี  ปุ ถุ ชนผู ไ ม ไ ด ส ดั บ
ประกอบดวยธรรม๔ประการน้ีแลยอมมีความสะดุง
หวาดเสียวกลัวความตายที่จะมาถึงในภายหนา

 ดูกรคฤหบ ดี  อริ ยส าวกผู ไ ด ส ดับ
ประกอบดวยธรรม๔ประการยอมไมมีความสะดุง
หวาดเสียว ไมกลัวความตายที่จะมาถึงในภายหนา
ธรรม๔ประการเปนไฉนอริยสาวกผูไดสดับใน



60 ปิดอบายง่ายหรือ 
 

 
 

60 

ธรรมวินัยน้ีประกอบดวยความเลื่อมใสอันไมหวั่นไหว
ในพระพุทธ เจา   ในพระธรรม  ในพระสงฆ   
ก็ เ มื่ อ เ ข า เห็ นความ เลื่ อม ใสอั น ไม ห วั่ น ไหว ใน
พระพุทธเจาในพระธรรมในพระสงฆน้ันอยูในตน
ยอมไมมีความสะดุงหวาดเสียวไมกลัวความตายที่จะ
มาถึงในภายหนา

อีกประการหน่ึง อริยสาวกผู ไดสดับ
ประกอบดวยศีลที่พระอริยเจาใครพอใจแลวไมขาด
ไมทะลุไมดางไมพรอยเปนไทวิญูชนสรรเสริญ
อันตัณหาและทิฏฐิไมลูบคลําแลว เปนไปเพื่อสมาธิ
ก็เมื่อเขาเห็นศีลที่พระอริยเจาใครแลวน้ันอยูในตน
ยอมไมมีความสะดุงหวาดเสียวไมกลัวความตายที่จะ
มาถึงในภายหนา

 ดูกรคฤหบ ดี  อริ ยส าวกผู ไ ด ส ดับ
ประกอบดวยธรรม ๔ ประการน้ีแล ยอมไมมีความ
สะดุงหวาดเสียว ไมกลัวความตายที่จะมาถึงในภาย
หนา



ปิดอบายง่ายหรือ 61

 

 
 

61 

ทานอนาถบิณฑิกคฤหบดีกลาววาขาแต
ทานอานนทผูเจริญกระผมไมกลัวกระผมจักพูด
แกทานไดดวยวากระผมประกอบดวยความเลื่อมใส
อันไมหวั่นไหวในพระพุทธเจา ในพระธรรม 
ในพระสงฆ  อน่ึง สิกขาบทเหลาใดซึ่งสมควรแก
คฤหัสถอันพระผูมีพระภาคทรงแสดงแลวกระผมยัง
ไมแลเห็นความขาดอะไรๆของสิกขาบทเหลาน้ันใน
ตนเลย

พระอานนทดูกรคฤหบดีเปนลาภของ
ทานทานไดดีแลวโสดาปตติผลทานพยากรณแลว










62 ปิดอบายง่ายหรือ 

 

 
 

62 


ภาคผนวก



อบายเปนไฉน
ศึกษาอบายโดยสงัเขป
 รายละเอียดเรื่องอบายภูมิ๔น้ีกรุณาศึกษา
 เพิ่มเติมที่หนังสือภูมิจตุกกะปริจเฉทที่๕
 เลม๑หลักสูตรชั้นอาภิธรรมิกะตรีของ
 อภิธรรมโชติกะวิทยาลัย








ภาคผนวก



ปิดอบายง่ายหรือ 63

 

 
 

63 

อบายภูมิ

 อบายภูมิหมายถึงสถานที่เปนที่อยูของสัตว
ทั้งหลายที่ทํากุศลไดยากดังมีวจนัตถะคําจํากัดความ
วาอปาโยเอวภูมิอปายภูมิแปลวาภูมิที่ปราศจาก
กุศลกรรมคือมีโอกาสทํากุศลไดยากหรือปราศจาก
โอกาสในการกระทํากุศลกรรมชื่อวาอบายภูมิ


อบายภูมิมี๔คือ
๑นิรยภูมิ  

๒ดิรัจฉานภูมิ
๓เปตติภูมิ  

๔อสุรกายภูมิ







64 ปิดอบายง่ายหรือ 

 

 
 

64 

๑นิรยภูมิ


 นิรยภูมิหมายถึงภูมิเปนที่อยูของสัตวที่ตอง
ถูกทรมานจนหาความสุขไมได
ดังวจนัตถะวานตฺถิอโยเอตฺถาตินิรโย

นิรไมมีออกอยความสุขความเจริญกุศลกรรม

ฉะน้ันนิรยะแปลวาหาความสุขความเจริญหรือ
กุศลกรรมไดยาก

นรกมี๔อยาง
๑มหานรกไดแกนรกขุมใหญมี๘ขุม

๒อุสสกนรกหรือจูฬนรกไดแกนรกขุมยอยลงมา
จากมหานรกมี๑๒๘ขุม

๓ยมโลกนรกไดแกยมโลกมี๓๒๐ขุม

๔โลกันตรกไดแกนรกใตสุดขอบขั้วจักรวาลมี๑ขุม






ปิดอบายง่ายหรือ 65

 

 
 

65 

๒ดริัจฉานภูมิ


 ติรัจฉานหมายถึงสัตวผูไปโดยสวนขวาง
หรือสัตวที่เปนไปขวางจากมรรคผล

สัตวติรัจฉานทั้งหมดจําแนกโดยขา
มี๔ประเภทคือ

๑อปทติรจฺฉานจําพวกสัตวติรัจฉานที่ไมมีขา
ไดแกงูปลาไสเดือนเปนตน

๒ทฺวิปทติรจฺฏานจําพวกติรัจฉานที่มี๒ขา
ไดแกนกไกเปนตน

๓จตุปฺปทติรจฺฉานจําพวกติรัจฉานที่มี๔ขา
ไดแกชางมาวัวควายเปนตน

๔พหุปฺปทติรจฺฉานจําพวกติรัจฉานที่มีขามาก
ไดแกตะขาบกิ้งกือเปนตน






66 ปิดอบายง่ายหรือ  

 
 

66 

สัญญาที่ปรากฏแกตริจัฉาน
 สัญญาความจําไดหมายรูความรูรวม
ที่ปรากฏแกติรัจฉานทั้งหลายมี๓อยางคือ

๑กามสัญญา รูจักเสวยกามคุณ

๒โคจรสัญญารูจักหากิน
๓มรณสัญญารูจักกลัวตายปรากฏมากที่สุด
พูดสั้นๆวากินกามกลัว
 สวนธรรมสัญญาคือความรูจักผิดชอบชั่วดี
หรือรูจักบาปบุญคุณโทษประโยชนและสิ่งที่มิใช
ประโยชนน้ันยอมมีแกสัตวบางจําพวกเชนสุนัข
กตัญูหรือพระโพธิสัตวสมัยเสวยพระชาติเปน
เดรัจฉานเปนตน

 ฉะน้ันถามนุษยผูใดขาดธรรมสัญญามีแต
สัญญา๓อยางขางตนก็ไมตางอะไรจากสัตวการที่ได
ชื่อวามนุษยก็เพราะเปนผูมีจิตใจสูงดวยธรรมสัญญา
แตถาใจ ตํ่าก็มีแตสัญญาความจําไดหมายรูแบบ
เดรัจฉาน



ปิดอบายง่ายหรือ 67 

 
 

67 

๓เปตติวิสยภูมิ
 เปตติวิสยภูมิหมายถึงภูมิเปนที่อยูของสัตวที่
มีความเดือดรอนเพราะความอดอยากหิวโหย
ตลอดเวลาซึ่งตางจากสัตวนรกที่มีความเดือนรอน
เพราะถูกทรมานจากนายนิรยบาล
 สัตวที่ชื่อวาเปตะเพราะยอมถึงฐานะอัน
หางไกลจากความสุขทั้งหลาย

เปรต๔ประเภท
ที่มาในเปรตวัตถุอัฏฐกถาและฎีกา

๑ปรทัตตูปชวีิกเปรตเปรตจําพวกที่มีการเลี้ยงชีพ
โดยอาศัยสวนบุญที่ญาติมิตรสหายอุทศิให
๒ขุปปปาสิกเปรตเปรตจําพวกทีถ่กูความหิวอาหาร
และความกระหายนํ้าเบียดเบียนอยูเสมอ

๓นิชฌามตัณหิกเปรตเปรตจําพวกทีถู่กไฟเผาไหม
ใหเรารอนอยูเสมอ

๔กาลกัญจิกเปรตเปรตจําพวกทีม่ีเลือดและเน้ือ
นอยไมแข็งแรงเปนชื่อของพวกอสูรชนิดหน่ึง

 

 
 

67 

๓เปตติวิสยภูมิ
 เปตติวิสยภูมิหมายถึงภูมิเปนที่อยูของสัตวที่
มีความเดือดรอนเพราะความอดอยากหิวโหย
ตลอดเวลาซึ่งตางจากสัตวนรกที่มีความเดือนรอน
เพราะถูกทรมานจากนายนิรยบาล
 สัตวที่ชื่อวาเปตะเพราะยอมถึงฐานะอัน
หางไกลจากความสุขทั้งหลาย

เปรต๔ประเภท
ที่มาในเปรตวัตถุอัฏฐกถาและฎีกา

๑ปรทัตตูปชวีิกเปรตเปรตจําพวกที่มีการเลี้ยงชีพ
โดยอาศัยสวนบุญที่ญาติมิตรสหายอุทศิให
๒ขุปปปาสิกเปรตเปรตจําพวกทีถ่กูความหิวอาหาร
และความกระหายนํ้าเบียดเบียนอยูเสมอ

๓นิชฌามตัณหิกเปรตเปรตจําพวกทีถู่กไฟเผาไหม
ใหเรารอนอยูเสมอ

๔กาลกัญจิกเปรตเปรตจําพวกทีม่ีเลือดและเน้ือ
นอยไมแข็งแรงเปนชื่อของพวกอสูรชนิดหน่ึง



68 ปิดอบายง่ายหรือ  

 
 

68 

๔อสุรกายภูมิ
 อสุรกายหมายถึงสัตวที่ไมมีความสวาง
รุงโรจนโดยความเปนอิสระเปนใหญและความสนุก
รื่นเริงชื่อวาอสุระหมูแหงอสุระทั้งหลายชื่อวา
อสุรกายดังวจนัตถะวาอสุรานํกาโยอสุรกาโย
 คําวาไมมีความสวางรุงโรจนในที่น้ีไมได
หมายความวาไมมีแสงสวางรัศมีออกจากตัวแต
หมายถึงมีความเปนอยูลําบากฝดเคืองแรนแคนเมื่อ
ทุกขยากลําบากเชนน้ีจึงไมมีความสนุกราเริง
  อสุระมี๓อยาง
๑เทวอสุระไดแกเทวดาที่เรียกวาอสุระมี๖คือ

๑เวปจิตติอสุระ๒พลิอสุระ๓ราหุอสุระ

๔ปหาราทอสุระ๕สัมพรอสุระ๖วินิปาติกอสุระ

๒เปตติอสุระมี๓จําพวกคือ
๑กาลกัญจิกเปรตอสุระคือเปรตจําพวกที่ไมมีที่อยู
โดยเฉพาะเที่ยวอยูตามสถานที่ตางๆในโลกมนุษยเชน
อยูตามปาทะเลมหาสมุทรภูเขาเกาะและเหว



ปิดอบายง่ายหรือ 69 

 
 

69 

๒เวมานิกเปรตอสุระคือเปรตที่ไดเสวยทุกขในเวลา
กลางวันแตเสวยสุขในเวลากลางคืน
๓อาวุธิกเปรตอสุระคือเปรตที่ประหัตประหารกัน
ดวยอาวุธตางๆ
๓นิรยอสุระคือเปรตจําพวกหน่ึงที่ตองเสวยทุกขอยู
ในโลกันตริกนรก



ผูที้ตายดว้ยอาํนาจแห่งโทสะ
มกัเกิดในนรก



ผูที้ตายดว้ยอาํนาจแห่งโลภะ

มกัเกิดเป็นเปรตและอสุรกาย


ผูที้ตายดว้ยอาํนาจแห่งโมหะ

มกัเกิดเป็นสัตว์เดรัจฉาน



 

 
 

69 

๒เวมานิกเปรตอสุระคือเปรตที่ไดเสวยทุกขในเวลา
กลางวันแตเสวยสุขในเวลากลางคืน
๓อาวุธิกเปรตอสุระคือเปรตที่ประหัตประหารกัน
ดวยอาวุธตางๆ
๓นิรยอสุระคือเปรตจําพวกหน่ึงที่ตองเสวยทุกขอยู
ในโลกันตริกนรก



ผูที้ตายดว้ยอาํนาจแห่งโทสะ
มกัเกิดในนรก



ผูที้ตายดว้ยอาํนาจแห่งโลภะ

มกัเกิดเป็นเปรตและอสุรกาย


ผูที้ตายดว้ยอาํนาจแห่งโมหะ

มกัเกิดเป็นสัตว์เดรัจฉาน





70 ปิดอบายง่ายหรือ 
 

 
 

70 

อกุศลกรรมนําสูอบาย
กายทุจริต๓บคุคลบางคนในโลกน้ี
๑ มีเจตนาฆาสัตวเปนผูมปีกติฆาสัตวหยาบชามี

มือชุมดวยโลหิตต้ังอยูในการฆาและการทุบตี
ไมมคีวามเอ็นดูในสัตวมชีวีิต

๒ มีเจตนาถือเอาสิ่งของที่เจาของไมอนุญาตให
เปนผูถอืเอาสิ่งของที่เขาไมไดใหคือถือเอาวัตถุ
อันเปนอปุกรณแกทรพัยเครือ่งปลืม้ใจแหงผูอื่น
ของบคุคลอื่นซึ่งอยูในบานหรืออยูในปาที่เจาของ
มิไดใหดวยจิตเปนขโมย

๓ มีเจตนาประพฤติผิดในกามทั้งหลาย
เปนผูประพฤติผิดในกามคือเปนผูถงึความประพฤติ
ลวงในสตรีที่มารดารักษาบิดารกัษา
พี่ชายนองชายรักษาพี่สาวนองสาวรักษาญาติรกัษา
ธรรมรักษาสตรีมีสามีผูมีอาชญาโดยรอบ
โดยสุดแมสตรผีูที่บรุษุคลองแลวดวยพวงมาลัย


1.	 มีเจตนาฆ่าสัตว์ เป็นผู้มีปกติฆ่าสัตว์ หยาบช้า  

มีมือชุ่มด้วยโลหิต ตั้งอยู่ในการฆ่าและการทุบตี  

ไม่มีความเอ็นดูในสัตว์มีชีวิต 

2.	 มีเจตนาถือเอาสิ่งของที่เจ้าของไม่อนุญาตให้  

เป็นผู้ถือเอาสิ่งของที่เขาไม่ได้ให้ คือ ถือเอาวัตถุ 

อันเป็นอุปกรณ์แก่ทรัพย์เครื่องปลื้มใจแห่งผู้อื่น 

ของบุคคลอื่น ซึ่งอยู่ในบ้านหรืออยู่ในป่าที่เจ้าของ

มิได้ให้ ด้วยจิตเป็นขโมย 

3.	 มีเจตนาประพฤติผิดในกามทั้งหลาย  

เป็นผู้ประพฤติผิดในกาม คือ เป็นผู้ถึงความประพฤติ

ล่วงในสตรีที่มารดารักษา บิดารักษา  

พี่ชายน้องชายรักษา พี่สาวน้องสาวรักษา ญาติรักษา 

ธรรมรักษา สตรีมีสามี ผู้มีอาชญาโดยรอบ  

โดยสุดแม้สตรีผู้ที่บุรุษคล้องแล้วด้วยพวงมาลัย 



ปิดอบายง่ายหรือ 71

วจีทุจริต ๔ บุคคลบางคนในโลกนี้…

4.	 มีเจตนาผู้เท็จ เป็นผู้มีปกติพูดเท็จ คือเขาอยู่ในสภา 

ในบริษัท ในท่ามกลางญาติ ในท่ามกลางเสนา หรือ

ในท่ามกลางราชสกุล ถูกผู้อื่นน�ำไปเป็นพยานซักถาม

ว่า มาเถิดบุรุษผู้เจริญ ท่านรู้สิ่งใดจงพูดสิ่งนั้น ดังนี้ 

บุคคลนั้นเมื่อไม่รู้ กล่าวว่ารู้ หรือเมื่อรู้ กล่าวว่าไม่รู้  

เมื่อไม่เห็น กล่าวว่าเห็น หรือเมื่อเห็น กล่าวว่า ไม่เห็น 

ดังนี้ เป็นผู้กล่าวเท็จทั้งรู้เพราะเหตุแห่งตน เพราะ 

เหตุแห่งผู้อื่น หรือเพราะเหตุเห็นแก่อามิสเล็กน้อย 

5.	 มีเจตนาพูดส่อเสียด เป็นผู้พูดส่อเสียด คือฟังข้างนี้

แล้วไปบอกข้างโน้น เพื่อท�ำลายคนหมู่นี้ หรือฟัง 

ข้างโน้นแล้วมาบอกข้างนี้ เพื่อท�ำลายคนหมู่โน้น  

ยุยงคนทั้งหลายผู้สามัคคีกันให้แตกกัน หรือส่งเสริม

ชนทั้งหลายผู้แตกกันแล้ว ชอบความแตกแยกกัน 

ยินดีความแตกแยกกัน เพลิดเพลินในความแตกแยก

กัน กล่าวแต่ค�ำท�ำให้แตกแยกกัน 



72 ปิดอบายง่ายหรือ 

6.	 มีเจตนาพูดค�ำหยาบ เป็นผู้พูดค�ำหยาบ คือ กล่าว

วาจาที่หยาบคาย กล้าแข็ง ท�ำให้ผู้อื่นข้องใจ เดือดร้อน

แก่ผู้อื่น ใกล้ต่อความโกรธ ไม่เป็นไม่เพื่อสมาธิ 

7.	 มีเจตนาพูดเพ้อเจ้อ เป็นผู้พูดเพ้อเจ้อ คือ กล่าวไม่ถูก

กาล กล่าวไม่จริงกล่าวไม่อิงอรรถ ไม่อิงธรรม ไม่อิง

วินัย กล่าววาจาไม่มีกลักฐานไม่มีที่อ้าง ไม่มีที่สิ้นสุด  

ไม่ประกอบด้วยประโยชน์ โดยกาลไม่ควร 

มโนทุจริต ๓ บุคคลบางคนในโลกนี้ …

8.	 เป็นผู้อยากได้ของผู้อื่น คือ อยากได้วัตถุเป็นอุปกรณ์

แก่ทรัพย์เครื่องปลื้มใจแห่งผู้อื่นของ บุคคลอื่นว่า ไฉน

หนอ วัตถุเป็นอุปกรณ์แก่ทรัพย์เครื่องปลื้มใจแห่งผู้อื่น 

พึงเป็นของเรา ดังนี้ 

9.	 เป็นผู้มีจิตปองร้าย คือ มีความด�ำริในใจอันชั่วร้ายว่า 

สัตว์เหล่านี้จงถูกฆ่า จงถูกท�ำลาย จงขาดสูญ  

จงพินาศ 



ปิดอบายง่ายหรือ 73

10.	เป็นผู้มีความเห็นผิด (มิจฉาทิฏฐิ)  

คือ มีความเห็นวิปริตว่า  

๑) ทานที่บุคคลให้แล้วไม่มีผล  

๒) การเซ่นสรวงไม่มีผล  

๓) การบูชาไม่มีผล  

๔) ผลแห่งกรรมที่บุคคลท�ำดีท�ำชั่วไม่มี  

๕) โลกนี้ไม่มี (ผู้มาเกิด)  

๖) โลกหน้าไม่มี (ผู้จะไปเกิด)  

๗) มารดาไม่มี (บุญคุณ)  

๘) บิดาไม่มี (บุญคุณ)  

๙) สัตว์ผู้เป็นอุปปาติกะ(ผุดเกิดได้รูปร่างทันที)ไม่มี  

๑๐) สมณพราหมณ์ผู้ด�ำเนินไปโดยชอบ  

ผู้ปฏิบัติชอบ ผู้ท�ำโลกนี้และโลกหน้า  

ให้แจ้งชัดด้วยปัญญาอันยิ่งด้วยตนเอง 

แล้วสอนผู้อื่นให้รู้ตาม ย่อมไม่มีในโลก ดังนี้ 



74 ปิดอบายง่ายหรือ  

 
 

74 

กเ็พราะเหตุแหงการประกอบดวยอกศุลกรรมบถ
๑๐ประการน้ีนรกจงึปรากฏกําเนิดสัตวดิรัจฉาน
จึงปรากฏเปรตวิสัยจึงปรากฏหรือวาทคุติอยางใด
อยางหน่ึงแมอื่นจงึมี

องฺทสก๒๔๑๖๕
ในคัมภีรอังคุตตรนิกายทสกนิบาตยังปรากฏ
พระสูตรอีกหลายพระสูตรที่พระพุทธเจาไดตรัสถึง
ธรรมอันเปนเหตุแหงการเขาถึงสุคติและทุคติไวโดยมี
รายละเอียดที่แตกตางหลากหลายที่นาสนใจเชน
บางพระสูตรไดตรัสลักษณะของการทําอกุศลกรรมไว
อยางละเอียดและครอบคลุมซึ่งจะเปนเหตุใหเขาถึง
ทุคติไดเชนกันกลาวคืออกุศลกรรมแตละขอน้ัน
๑ตนเปนผูทําเองก็มีสิทธิ์ไปสูอบายได
๒ชักชวนผูอื่นทําก็มีสิทธิ์ไปสูอบายได
๓มีจิตยินดีพอใจในการทําอกุศลกรรมน้ัน
ก็มีสิทธิ์ไปสูอบายได
๔กลาวสรรเสริญการทําอกุศลกรรมน้ัน
ก็มีสิทธิ์ไปสูอบายได



ปิดอบายง่ายหรือ 75 

 
 

75 

พฤติกรรมที่นําสูอบาย
บุคคลบางคนในโลกน้ีมีอัธยาศัย
๑ชอบทํากุศลมาก
บุคคลประเภทน้ีในขณะใกลตายยอมระลึกนึกถึง
กุศลไดมากเขายอมพนอบายและไปเกิดในสุคติภูมิ
๒ทํากุศลและอกุศลเทาๆกัน

ถาตนพยายามนึกถึงกุศลที่ตนไดทําใหมากหรือ
ญาติชวยเตือนสติในนึกถึงกุศลก็สามารถชวยใหพน
อบายได  แตถาตนไมพยายามนึกถึงกุศลและไมมี
ญาติคอยเตือนสติใหนึกถึงกุศลคงเหลือแตความ
กลุมใจเสียใจและหวงใยในทรัพยสมบัติเมื่อเปนเชนน้ี
ก็ไมมีทางพนจากอบายไปได
๓ชอบทําอกุศลมากกวากุศล
ลําพังตัวเองแลวไมสามารถนึกถึงกุศลน้ันไดเวน
แตจะไดรับความชวยเหลือเปนพิเศษจากผูอื่นที่คอย
เตือนสติใหกลับใจมารับอารมณที่เปนกุศลน้ันๆได
มิฉะน้ันบุคคลประเภทน้ียอมตกสูอบายได



76 ปิดอบายง่ายหรือ 
 

 
 

76 

๔ชอบทําอกุศลโดยสวนเดียว

บุคคลประเภทน้ียอมไมพนจากอบายไดเลย

นอกจากพระสัมมาสัมพุทธเจาอัครสาวกและ
มหาสาวกเทาน้ันที่จะชวยเหลือไดและการที่จะไดรับ
ไดรับความชวยเหลือจากทานเหลาน้ีผูน้ันจะตองมี
กุศลอปราปริยเวทนิยกรรมที่มีกําลังมากคือกุศล
กรรมที่ตนไดเคยสรางไวแลวในชาติกอนๆ


ลงนรกพบพระยายมยังมีสิทธิ์พนอบายได


บคุคลประเภทที่๒และ๓ถาตองตกนรกแลว
ยังมีโอกาสไดพบกับพระยายมราชเพื่อทําการไตสวน
และสอบถามถงึเรื่องเทวทูตทั้ง๕ถาตอบคําถามได
ก็มีสทิธิ์พนจากอบายไปเกิดในสคุติภมูิ
สวนบุคคลประเภทที่๔เมื่อเขาตายไปตกนรก
ก็จะด่ิงลงสูนรกเสวยทุกขทันทีไมมีโอกาสพบยมราช





ปิดอบายง่ายหรือ 77
 

 
 

77 

เทวทูตปญหา๕
พระยายมราชจะซักถามสัตวนรกในเรื่องเทวทูต๕
เพื่อใหระลึกถึงกศุลถาระลกึไดบางก็ตายจากสัตว
นรกไปเกิดเปนมนุษยหรอืเทวดาทันทีเทวทูต๕คือ

๑ความเกิด ไดแกทารกแรกเกิด

๒ความแก ไดแกคนชรา
๓ความเจ็บปวยไดแกผูปวยไข
๔ผูทีถู่กลงโทษตามกฎหมายไดแกผูตองราชทณัฑ
๕ความตายไดแกคนตาย
 การที่พระยายมราชจะชวยใหสัตวนรกได
ระลึกนึกถึงกุศลที่ไดสรางไวไดหรือไมขึ้นอยูกับใน
อดีตสัตวน้ันไดเคยสรางทานศีลภาวนาแลวไดแผอทุศิ
สวนบุญน้ันใหแกยมราชดวยถายมราชระลึกถึงกุศล
กรรมของสัตวผูน้ันไดก็จะชวยบอกใหสัตวนรกได
ระลึกถึงกุศลกรรมที่ตนเคยสรางไวขณะน้ันสัตวน้ันก็
จะพนไปจากนรกทันที



บันทึกธรรม

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................



............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................



............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................



............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................

............................................................................................



ยา กาจิมา ทุคฺคติโย 

อสฺมึ โลเก ปรมฺหิ จ 

อวิชฺชามูลกา สพฺพา 

อิจฺฉาโลภสมุสฺสยา

ทุคติ ในโลกนี้และโลกหน้า 

ล้วนมีอวิชชาเป็นราก 

มีอิจฉา(ความอยากได้)และ

โลภ เป็นล�าต้น

(ขุ.อิติ.๒๕/๒๕๖)


